
Review Not peer-reviewed version

Distorsification Of Hadith And Its

Influence On The Study Of Modern

Hadith

Abdul Matin bin Salman *

Posted Date: 17 September 2024

doi: 10.20944/preprints202409.1196.v1

Keywords: Distorsification; Islamic studies; Modern; Study

Preprints.org is a free multidiscipline platform providing preprint service that

is dedicated to making early versions of research outputs permanently

available and citable. Preprints posted at Preprints.org appear in Web of

Science, Crossref, Google Scholar, Scilit, Europe PMC.

Copyright: This is an open access article distributed under the Creative Commons

Attribution License which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any

medium, provided the original work is properly cited.

https://sciprofiles.com/profile/3850816


 

Article 

Distorsification of Hadith and Its Influence on the 

Study of Modern Hadith 

Abdul Matin bin Salman * 

The State Islamic University Raden Mas Said Surakarta, abdulmatin@staff.uinsaid.ac.id 

Abstract: This study aims to explore the phenomenon of hadith distortion in hadith literature and 

analyze its impact on contemporary hadith studies. The intended hadith distortion here refers to 

the alteration or falsification of hadith narratives that can threaten the integrity and authenticity of 

sacred texts as sources of Islamic teaching. This article identifies the factors contributing to hadith 

distortion and its serious consequences in contemporary hadith studies. 

Keywords: distorsification; Islamic studies; modern; study 

 

1. Introduction 

The study of hadith plays a central role in the Islamic religion. Hadith, as a representation of the 

behavior and teachings of the Prophet Muhammad, is an important source for Muslims. The study 

of hadith is an intellectual activity of Muslims aimed at discovering key aspects in the understanding 

and practice of Islam. Therefore, Muslims strive to ensure that all their activities are relevant to the 

activities  of  the  Prophet  and  his  companions. However,  throughout  history,  some  groups  have 

attempted to distort hadith. As a result, scholars have had difficulty identifying hadith that are truly 

authentic and originate from the Prophet. 

Hadith is faced with a very serious problem. The presence of hadith mawḍū’ (fake) in the midst 

of  the  people  is  a  very  effective  propaganda.  The main  source  of  al‐hadīth  al‐mawḍū’  refers  to 
narratives that are presented as sayings or actions of the Prophet, but in essence do not come from 

the Prophet. Based on Abū Rayyah’s observations, hadith mawḍū’ has existed since the time of the 

Prophet. However, its presence at the end of the reign of  ‘Uthmān bin  ‘Affān was the most brutal 

attack on Islam. This phase was marked by the most terrible events (internal conflict) that led to the 

death of ‘Uthmān, then the death of ‘Alī bin Abī Ṭālib (Haykal, 2008:66; Rayyah, 2006:91) Al‐Sibā’ī, 

(2003:92)  said  that  the  first  forty years were  the  time  limit between  the period of originality and 

authenticity with the period of intrinsic and forgery of hadith. 

In contrast to the scholars of hadith above, critics of hadith  ‐orientalists‐ such as Weil (1862), 

Sprenger, (1851), Goldziher et al., (1967), Schacht (1967) explicitly doubt the existence of authentic 

hadith . They consider the hadith of the Prophet is just a fictional story. Ignaz Goldziher said, there 

is no truly authentic hadith that comes from the Prophet. According to Goldziher, the evolution of 

Islamic dogma and theology has brought Muslims to a new understanding. The political situation 

was  really  chaotic,  making  it  very  difficult  to  find  authentic  hadith.  In  addition,  hadith  was 

transmitted from one generation to the next through oral tradition. This mechanism certainly requires 

a long hierarchy, so it will be very difficult to classify which hadith is authentic and which is not, 

especially since most Muslims are still illiterate. As a result, a number of hadiths are doubtful about 

their authenticity in terms of sanad and matn. Therefore, the study of hadith, as long as it is related to 

the hunt for ṣaḥīḥ hadith, always leaves a fierce debate. 

From Exploitation to Diversification of False Hadith 

Forgery of hadith (al‐waḍ‘u) has existed since the time of the prophethood  is a historical fact. 

Critics of hadith believe that the existence of authentic hadith is limited to only the first thirty to forty 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of the individual author(s) and 
contributor(s) and not of MDPI and/or the editor(s). MDPI and/or the editor(s) disclaim responsibility for any injury to people or property resulting 
from any ideas, methods, instructions, or products referred to in the content.

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

©  2024 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  2 

 

years after the prophethood period. Before the companions recognized the fictitious stories of the 

Jews  and hypocrites  (Ahl  al‐Kitāb),  forgery of hadith had  really occurred.  In  fact,  fake news  and 

propaganda by distorting the Prophet’s statements were what made the companions aware of the 

importance of the isnād mechanism (chain of narration) (Al‐Banna, 1997:161). The Prophet realized that 

someone  could  do  anything  to  humiliate  himself  or  to  create  an  uncontrolled  atmosphere.  The 

incident of a hypocrite who provoked the situation by using the Prophet as his shield is very strong 

evidence. The story about the Prophet’s instructions to a hypocrite to raid the homes of Muslims is 

only  a  provocation  for Muslims,  not  really  from  the  Prophet  (al‐Sabā’ī,  2000;267‐269; Al‐Shāfi’ī, 

1994:75; Al‐Ṭabrānī, 1994:318; Hamādah, 1997:324‐326). Another story, this time about the claim of 

someone who had been appointed by the Prophet as Governor in an area. This story eventually turns 

out that there was never any evidence of the rapture (Al‐Dhahabī, 1964:293). 

False hadiths are the result of the political and social situation of Muslims after the prophethood. 

The political need for prophetic legacies is very important to gain public control. Likewise, the society 

in which Islam developed needed new “hadiths” that were relevant to their conditions. The presence 

of texts was the answer to new problems that arose in the midst of the social situation. Muhammad 

Arkūn said that the Sunnah was written long after the death of the Prophet. Since the political dispute 

(Sunnī, Shi’ah and Khawārij),  each  faction  claimed  to have  exclusive  rights  to  the hadith and  its 

control. For example, the Sunni claim that the hadith collections of al‐Bukhārī and Muslim are the 

most  authoritative  and  most  ṣaḥīḥ  (Arkūn,  1996:101).  Furthermore,  Arkūn  described  that  the 

development of Muslim society gave birth to diversity and new conditions that had never happened 

before, let alone told in the Qur’an or hadith. The integration of new life must be done, one of which 

is  through  the hadith of  the Prophet. The mechanism, uses proper reasoning and analogy. Arkūn 

(1996:104) said, the compilation of hadith was done under a closed text structure, subject to a selective 

process, often based on  the  interests of  the  ruler. Moreover, during  the  two Umayyad and  early 

‘Abbāsiyyah periods, hadith was transmitted through oral methods (Al‐Masry, 2010). 

Forgery of hadith  is not  limited to the production of matn (sayings of the Prophet) or linking 

something to the Prophet, in fact forgery of isnād may be more common and often done. For example, 

connecting  a  certain  hadith with  someone  else’s  isnād  or  even  creating  a  completely  new  sanad 

(transmission chain). This term is known among hadith scholars as sāriq al‐ḥadīth (thief of hadith) or 
tarkīb al‐asānīd (assembled chain). In the early period to the third century of Hijriyyah, all matters 

related  to  the development of  Islamic  jurisprudence presented a socio‐religious phenomenon  that 

was different from what we witness today. Isnād is the most important thing to identify the accuracy 

of the source as well as measure the level of mastery of a scholar of the evidence they put forward. 

The scholars of ahl al‐ḥadīth never quoted a hadith without including their own isnād or the sanad 

to which the hadith belonged. They also would not give someone the opportunity to present his ideas 

or simply engage in any discussion, if he did not have a strong and reliable isnād and had received ta’dīl 

(legasi) from credible critics of ahl al‐ḥadīth. If these requirements were not met, the forgers of hadith would 
usually  create  a new  isnād. For  example,  ʿAmr  ibn  ʿUbayd  (d. 144/761), a Muʿtazilite  scholar, was 

criticized for lying about having created an isnād from his teacher. He had hijacked a hadith that was 

very popular among scholars of hadith and was recognized as an authentic hadith from the Prophet 

(al‐Yahṣabī, 1998:375). In fact, al‐Ḥasan never transmitted this hadith from the Prophet, but heard it 

from another source. The only reason he forged was to support the position of the school of thought 

he believed in, namely the Muʿtazilah. However, because he did not have his own isnād, he tried to 

deceive his debate opponent by putting together the isnād of his teacher. 

In addition to political, social, economic and religious maneuvers, there are also those who take 

advantage of the Prophet’s accessibility  in predicting future events (vision of knowledge). For the 

forgers of hadith, this accessibility is very effective as a medium and opportunity. For example, the 

conversation  that  took place between  the Prophet and  ʿAbbās. When  the Prophet said  to  ‘Abbās, 

about his predictions about some of his descendants  (‘Abbās) will become  leaders of  the Muslim 

community (Al‐Mulaqqin, 2002) 

After  the Prophet died,  the  forgery of hadith became  increasingly  rampant. Along with  the 

increasingly heated political situation, the development of fake hadith was like mushrooms in the 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  3 

 

rainy season, popping up every day. The demand for responsibility for  the death of  ‘Uthmān bin 

‘Affān made the fake hadith grow even more fertile. The demand for justice brought Muslims into a 

situation of open civil war between ʿAlī and Muʿāwiyah bin Abī Sufyān (Rāyyah, 1994:91). Not only 

physical war, but also propaganda war. Both groups used the Prophet’s hadith as their intermediary. 

This phase shows how political and sectarian conflicts have contributed significantly to the context 

of forgery of hadith. Muṣṭafā al‐Sibā’ī argued that the 40th year of Hijri was the fāṣil (borderline year) 
between authentic hadith and mawḍu’ hadith. These intrinsic hadiths were distorted through various 

political maneuvers resulting from internal divisions in the Muslim community (al‐Sabā’ī, 2000:92). 

Husayn Haykal said that political conflicts in classical Islam always gave birth to false hadiths. 

These hadiths were deliberately made for political purposes (Haykal, 2014:66). When the Umayyads 

were in power, the makers of false hadiths deliberately created hadiths mawḍu’ in order to achieve 
personal goals or secure the interests of the Umayyad rulers. They would make up fictional stories to 

bring down the opposing party, ‘Alī bin Abī Ṭālib and vice versa. ‘Alī’s supporters published hadiths 
that showed his superior side. On the other hand, there were many hadiths that came from outside 

the conflicting groups, which were ignored. Haykal described that in general, the atmosphere was 

not at all conducive (Haykal, 2014:67‐68). 

The generation of companions ended, the next was the generation of tā’bi’īn. This phase was 

colored by debates about theology. The collectors of hadith were forced to follow the beliefs of the 

caliphs, especially al‐Ma’mūn and al‐Mu’taṣim,  they were  the  sons of Hārun al‐Rashīd. The  two 

‘Abbāsiyyah caliphs issued laws on the obligation to follow the official state beliefs, the rationalist 

Mu’tazilah school. Threats of death for those who do not obey state laws, one of which is about the 

creatureliness of the Qur’an (Al‐Jābirī, 2000:102‐105; Taymiyyah, 2020:63). The ambition of power to 

control the beliefs of the people and control science. In this phase, politics greatly dominates religious, 

social and political life. Ahmad bin Hanbal, a Sunni scholar was forced to surrender his beliefs to a 

ruler affiliated with the rationality of Mu’tazilah. 

Interestingly, al‐Kutub al‐Sittah was born in a very complex political situation. This fact proves 

that the political tension between the loyalists of Banī ‘Abbās and the loyalists of the family of ‘Alī 

bin Abī Ṭālib did not dampen the spirit of hadith scholars to carry out their duties as the fortress of 

the sunnah. Hadith figures such as al‐Bukhāri, Muslim, Abū Dāwud, al‐Tirmidhī, al‐Nasā’ī, and Ibn 

Mājah worked hard to ensure that only hadiths that met the criteria of ṣaḥīḥ could be categorized into 
their collections. Therefore, it is not surprising that al‐Kutub al‐Sittah is considered the most ṣaḥīḥ hadith 
work. 

However,  the authenticity of  the work does not automatically escape  the attention of hadith 

critics. Hadith critics (rationalists) find it difficult to believe that these works are the most authentic 

works. This reluctance is more based on rationality which is considered beyond reason and intellect. 

For example, questioning al‐Bukhārī who has a collection of hadith of 600,000 (six hundred thousand 

hadith), but only 4,000 hadith are considered authentic. This means that for every 150 hadiths, only 

one hadith is considered authentic. How did al‐Bukhārī spend sixteen years just to filter his hadiths 

from six hundred thousand to only four thousand hadiths. Then, he said that he did all of this as a 

form of accountability to Allah (Badr al‐Dīn, 1971:121). How al‐Bukhārī categorized his hadiths, so 

that he would not include hadiths, except those that met his requirements (Al‐‘Asqalānī, 1991:10). 

The Prophet’s hadiths are certainly not limited to al‐Bukhārī’s collection of four thousand. More than 

that, because hadith is not only matn, but also ṭarīq (path) and sanad (chain) of narration. Al‐Bukhārī 
memorized one hundred thousand hadiths that were ṣaḥīḥ and two hundred thousand that were not 

ṣaḥīḥ, does not indicate that there are no hadiths that are ṣaḥīḥ (Badr al‐Din, 1998:148). 
mawḍū’ (fake) and ḍa’īf (weak) hadiths does not affect the collection of ṣaḥīḥ hadiths by hadith 

experts at all. Imam al‐Dāruquṭnī said that finding ṣaḥīḥ hadiths from a vast expanse of mawḍū’ (fake) 
hadiths is like looking for one white hair on a black bull’s skin (Al‐Jundī, 1996:148). This shows how 

difficult it is to select ṣaḥīḥ hadiths among the existing hadiths. Moreover, if we look at the data from 

the critics, there are many narrators in al‐Kutub al‐Sittah whose validity is questionable. This could be 

because  the critics are not completely neutral, especially since  the criteria used are also different. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  4 

 

Thus, it requires hard work, integration and collaboration between the authorities and hadith experts 

(Al‐Rūmī, 1993:95). 

The illustration above illustrates the origin of the hadith mawḍū’ which emerged, then developed 

and even filled the gaps between the holy texts, until it was difficult to distinguish. The Ahl al‐Hadīth 

had to struggle hard to prove that the hadith was inherited directly from the Prophet and came from 

him. Moreover, the perspective on al‐waḍ‘u (forgery) of hadith has influenced the beliefs and religious 
practices of some Muslims. The recognition that the hadith came from the Prophet sanadan wa matnan 

(qualification of the chain of transmission and wording), must answer the fact that there has indeed 

been distortion in both of these important aspects. 

Diversification of False Hadith 

Another  problem  that  is  no  less  important  in  discussing  hadith mawḍū’  is  the  problem  of 
diversification.  Jamāl al‐Bannā  ‐a  rationalist academic  from Egypt‐ describes  the  shift  from weak 

hadith to false hadith. He explains how hadith mawḍū’ is a diversification of hadith ḍa’īf (weak) in 

one subtitle: min al‐ḍa’īf ila al‐mawḍū ‘ which is part of his work entitled: Nahw Fiqh Jadīd. Based on 

this principle, al‐Bannā concluded that hadith mawḍū’ is no different from hadith ḍa’īf, even in very 
bad conditions  (Al‐Banna, 1997:109). Both can be used as a basis  for  the virtue  (faḍā’il al‐a’māl) of 
religious practice. Al‐Bannā deeply regretted the attitude of the scholars of hadith who were not firm 

against the forgers of hadith, but instead provided a way and space for the development of hadith 

mawḍū’. He suspected that this neglect was caused because the scholars of hadith basically had the 

same motivation as the forgers of hadith. 

Although most  scholars  of  hadith  criticize  al‐Bannā’s  assessment  view which  is  considered 

wrong,  ironically  they  also make mistakes  that  support  the  truth  of  al‐Bannā. Nūr  al‐Dīn  ‘Itr 

categorizes the hadith mawḍū’ into part of the hadith ḍa’īf, even though it is considered the lowest 

and worst quality hadith  in the  level of hadith ḍa’īf. (Nur al‐Din’Itr, 1981:301). Al‐Zarkashī firmly 

rejects the diversification and categorization of the hadith ḍa’īf. According to him, the hadith mawḍū’ 
cannot be categorized into any hadith at all, and is not even worthy of being called a hadith, because 

it is not a hadith (Badr al‐Din, 1998:395). The narration of the hadith mawḍū’ must be accompanied 

by testimony of its occurrence as a hadith mawḍū’. This is different from the hadith ḍa’īf which can be 

used as a basis for religious practice (Al‐Rahman, 2003:472). 

Consequences 

The soft attitude shown by some scholars of hadith towards the hadith mawḍū’ has implications 

for the narration of isrā’īliyyāt (al‐Isrā’īliyyāt is a term that refers to stories related to Banī Isrā’īl. They 

are descendants of  the Prophet Ya’qub who  is also known as  Isrā’īl. This  term  in  Islam,  refers  to 

stories attributed to Banī Isrā’īl scholars, (Jews and Christians)  including stories about pre‐Islamic 

times regarding anything. For example, about the evolution of the universe) The illustration of the 

narration of isrā’īliyyāt is described by theologians as having mastered the entire narration of hadith, 

so that there is no gap for the companions of scholars to obtain truly authentic information sourced 

from  the  Prophet  (Al‐Hārith  Fakhrī  Īsā  Abdullah,  2013:171).  In  fact,  the  conditions  are  not  as 

described. This is because the proportion of narrations and hadiths conveyed by mua’llaf (people who 

have recently converted  to  Islam  from among  the Ahl al‐Kitāb  is not significant.  If you  look at  the 

hadith figures, from the companions to the main hadith figures, not many can be found in isrā’īliyyāt 

history. ‘Abdullāh bin Salām (the mua’llaf who is known to be the most active in narrating hadiths), 

only narrated seventeen hadiths. Abū Hurayrah was only meri narrated only three hadiths from him. 

‘Abdullāh bin Amrū bin al‐Āṣ did not even narrate any hadiths  from Ka’ab al‐Ahbar. The main 

hadith figures (al‐Kutub al‐Sittah) only narrated seven hadiths from Ka’ab al‐Aḥbār. 
isrā’īliyyāt narrations, no matter how many, still has no effect. This is because the companions 

and Ahl al‐Hadīth have their own methods to anticipate the possibilities that will occur to the hadith. 

Abū Hurayrah’s attitude towards the narrations sourced from Ka’ab al‐Aḥbār shows that even the 

companions did not simply accept them, so that their narrations had no effect at all on the Prophet’s 

Sunnah. Abū Hurayrah distinguished between those sourced from the Prophet and those from other 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  5 

 

than the Prophet (Khalid Aba al‐Khayl, 1435:369‐371). Understanding the substance of the narration 

is the most important thing, so that the companions could not possibly accept it, (even from Ka’ab al‐

Aḥbār) if it contradicted what was conveyed by the Prophet (Abu al‐Hasan Muslim, 1990:175) The 

parent of Abū Hurayrah’s narrations was the Prophet, so only narrations sourced from the Prophet 

are considered to have authority and authenticity. This can be traced to the evidence in the narrations 

related to the authenticity of Abū Hurayrah’s sources (Al‐Nawawī, 1391:124). 

Thus, the allegation that there has been infiltration of isrā’īliyyāt narrations into the hadiths of the 

Prophet is a claim without evidence. The results of an analysis based on a way of thinking or logic 

towards a hadith cannot be considered as evidence at all. Moreover, if it is only based on the similarity 

of the story sourced  from the Prophet with that  in  the Ahl al‐Kitāb,  then the hadith  is claimed as 

isrā’īliyyāt. For example, the hadith of three babies who can talk, ‘Īsā bin Maryam, the baby (Jurayj’s 

savior) and the baby who is being breastfed by his mother (in the story of Banī Isrā’īl) (Badr al‐Dīn, 

2001:410). This hadith is categorized as isrā’īliyyāt because it is considered to be contrary to Islamic 

law and sunnatullah (natural law). Logically, babies will not talk until they reach a certain age. This 

rational criticism  is  in fact refuted by the Qur’an  itself. For example,  ‘Īsā bin Maryam, the Qur’an 

describes people who question how a baby can speak (Surat Maryam: 29). Then, Allah confirms that 

He has given ‘Īsā the gift of speaking while he was still a baby in the cradle (Al‐Qur’an: Surah al‐

Mā’idah: 110). Likewise, a Prophet and Messenger, miracles can also happen to pious people (Wali) 

as karomah. Thus, the categorization of the hadith as isrā’īliyyāt is only based on personal disbelief 

that views the story as irrational, without being supported by strong arguments is an irrational claim. 

In general, the views of modern thinkers in studying holy texts (the Qur’an and hadith) are based 

on their framework of thought and historical context. Modern thought prioritizes rationality (even 

becoming the basis) for the thought of interpretation and hadith, so that many traditional aspects of 

religion,  including  the  interpretation  of  holy  texts,  become  a  source  of  debate  and  criticism. 

Consequently, the validity of many holy texts is doubted, because it is considered irrational. The use 

of  traditional methods and  rules  that are no  longer  relevant  is assumed  to be  the main  cause. A 

reformative methodology and approach are needed in interpretation to gain a new understanding of 

concepts such as sanad and matn  (text content). This methodology and approach will significantly 

change the way modern Muslims think that is relevant and acceptable to reason. 

Implications 

Hasan Hanafī, Arkūn,  ‘Ābid al‐Jābirī and Shahrūr proposed a  revision project on  the parent 

sciences that have been used to understand the sacred texts. The reform of the science of hadith aims 

to present  a  sharp  and  contextual  critical view of  the hadiths,  so  that  the  intellectual  and  social 

challenges  faced by Muslim society  in  this era can be answered easily. Through  this project,  they 

believe that Islam will be able to interact with various world civilizations (Arkūn, 1996:75). According 

to the modernist‐rationalists, there are four reasons that can be used as the basis for revision: first, 

there is no naqli argument (sacred text) that is truly authentic and valid. Second, the ṣaḥīḥ requirement 
of a hadith is based on the criteria of its compiler, so its objectivity cannot be measured. Third, the 

claim of the scholars of hadith, that isnad is unable to distinguish ṣaḥīḥ hadith from others. Fourth, 
the codification of hadith  is a political product, so that hadith  is a  legacy of thought that must be 

subject to textual criticism. (Arkūn, 1996:102). Based on the four frameworks of thought, the hadith 

is a religious text that is the same as other texts. Therefore, it is important for Muslims to revise and 

reform the texts that have been believed to be holy texts. 

Hasan  Hanafī  highly  values  the  role  of  reason  in  his  thinking.  For  him,  reason  is  more 

authoritative  than  sacred  texts.  Texts  cannot  establish  something,  but  rather  need  something  to 

establish  it. Texts need evidence  to establish something, while  reason  is able  to  judge everything 

without having to rely on external (additional) evidence. For him, texts are  just a general (empty) 

framework  that must be  filled with substance  to  fill  it. Hasan Hanafī’s view produces  three basic 

pillars of thought. First, all hadith of the Prophet are relative. Second, reason is the most important 

basis for understanding religion. Third, reality is the basis for all things that exist. This idea is very 

interesting and seems reformative, but many doubt it, especially when viewed from the perspective 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  6 

 

of hadith studies, because it ignores the importance of hadith science and scientific methods in testing 

religious texts (Hanafi, 2020:374‐376) 

In the context of rationalist thought, Ibn Sīrīn (Al‐Jurjānī, 1997:254) and Ibn al‐Mubārak’s (al‐

Rāzī,  1953:16;  Naisābūrī,  2006:15‐16)  view  that  isnād  is  part  of  religion,  becomes  completely 

meaningless. Hasan Hanafī explains that the existence of isnād in a hadith does not prove any truth 

at all, if it ignores logical and rational considerations. Therefore, a hadith does not necessarily become 

the basis for an authentic argument before its truth is tested by logic and reason (Hanafi, 2020:355). 

This project  is not  just a criticism aimed at hadith scholars, but also a reform proposal containing 

revision proposals in all fields of hadith science, such as isnād science, jarh (criticism), ta’dīl (legacy), 

and ‘ilal (cause of defects in a hadith). According to Hasan Hanafī and Arkūn, traditional sciences 

such as the science of al‐Jarh wa al‐Ta’dīl (criticism and  justification of the narrators of hadith), the 

science of Tārikh al‐Ruwāt (history of narrators), the science of Ta’wīl  (meaning  in hadith), and  the 

science of al‐Nāsikh wa al‐Mansūkh  (regarding changes  in  law  in  Islam) and all other sciences of 

hadith are sciences that are not productive in preserving hadith (‘Ubaydāt, 2010:203). 

When the sacred text (hadith) does not have sacredness, then the value of the hadith is the same 

as human conversation in general. Its nature is profane (non‐sacred). The hadith of the Prophet is the 

same as ordinary human texts, such as history books, literature or scientific works, do not have sacred 

or divine properties. These  texts were written by humans without  claims of divine  revelation or 

authority.  This  text  is  considered  the  work  of  ordinary  humans  that  reflects  the  knowledge, 

experience, thoughts, or expressions of humans in general according to their conditions, situations 

and psychology. Muhammad al‐Jāberī explained how the criteria for a ṣaḥīḥ hadith are determined 

based  on  the  conditions  of  its  compiler,  not  based  on  absolute  religious  authorization 

(“https://hekmah.org/  2020 ”,/ الجابر ‐عابد‐محمد‐والفكر ‐الدين‐في‐قضايا )  This  means  that  a  ṣaḥīḥ  hadith  is 
determined based on  the criteria of  its compiler. The sacrality of a ṣaḥīḥ hadith  is  the result of  the 
sacralization of its compiler. Likewise, al‐Bukhārī’s work is considered ṣaḥīḥ , because it is based on 
criteria made by al‐Bukhārī himself. The profane nature of the Prophet’s hadith in this context implies 

that  the hadith does not have a special  status  in  religion, because  it does not contain sacredness. 

Therefore,  it  is very possible  to be explored, debated or criticized without  religious guidelines or 

rules. 

Pros  and  cons  color  the  opinions  of  these  rationalist modernists. However,  the majority  of 

Muslims still respect the works of hadith, especially al‐Kutub al‐Sittah as the most authentic and ṣaḥīḥ 
hadith work. Hadith scholars provide clarification on  the project of reforming and revising  Islamic 

sciences. Hadith scholars emphasize that these hadiths have gone through a very strict process of 

research and authentic criticism. There are a number of methodological selections and mechanisms 

that are  in accordance with existing hadith science standards. Efforts  to  revise or criticize hadith 

through  the  tradition of hadith science can  threaten  the  integrity and sustainability of  the hadith 

science heritage. Meanwhile, modernist thinking about the reform of hadith science may not have a 

strong enough methodology or foundation to assess the validity of the hadiths. 

Isnad sciences identify ṣaḥīḥ hadiths from weak ones. The approach of reforming the science of 

hadith as an important effort to renovate the understanding of Islam according to the context of the 

current era does not have to destroy the foundation of authentic and authoritative thought. Moreover, 

it is based on the historical  imagination of hadith mawḍū’. It cannot be denied that the fact  is that 
hadith has experienced a phase of distortion (forgery) which then produced several hadith mawdū’. 

However, this fact cannot be used to generalize, all hadith are mawdū’. In fact, modernist‐rationalists 

greatly worship reason and logic. They should understand that doubting the authenticity of all hadith 

is a generalization of thought that is contrary to logic itself. 

5. Conclusions 

This article presents  the phenomenon of hadith distortion and  its  impact on modern hadith 

studies. Distortion of hadith,  through  its  two main doors, namely  the  forgery of matn  (Prophet’s 

words)  and  isnād  (chain  of  transmission),  is  a  very  serious  problem  throughout  Islamic  history, 

especially hadith studies. This article notes that forgery of hadith has occurred since the time of the 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  7 

 

prophet hood until it mushroomed during the political and sectarian contestation after the deaths of 

the  caliphs  ‘Uthmān  and  ‘Ālī. Critics of hadith have put  forward proposals  containing different 

criteria for the authenticity of hadith, some of whom even doubt the existence of authentic hadith. 

The  implication  is  that  the critics of hadith propose a revision of  the criteria and methods  in 

order to anticipate the fatal mistakes made by the scholars of hadith, namely the diversification of 

false hadith from weak hadith and criticizing the soft attitude of some scholars of hadith towards 

false hadith. The firm attitude of the scholars is needed in viewing the hadith mawḍū’, because it is 
impossible  for  this hadith  to be  combined with  the hadith ḍa’īf  in  the  same  category. Therefore, 

debates  and  conflicts  arise  between  groups  as  a  result  of  sharp  differences  regarding  the 

understanding of the holy text and the beliefs of Muslims. 

References 

‘Ubaydāt, Muhammad. (2010). Buhūth Mu’tamar: al‐Intiṣār li al‐Ṣahīhayn Nahw Manhajiyyah ‘Ilmiyyah li al‐Ta’āmul 
ma’a al‐ al‐Ṣahīhayn. Juz 1. Jordan: Kuliiyah al‐Sharī’ah. 

’Itr, Nūr al Dīn. (1981). Manhaj al‐Naqd ‘Ulūm al‐Hadīth. Cet. 3. Dimashq: Dār al‐Fikr. 

Abu_al‐Hasan_Muslim. (1990). al‐Tamyīz. Cet. 3. Su’udiyyah: Dār al‐Kawthar. 

Al‐‘Asqalānī, Ahmad bin ‘Alī Muhammad bin Hajar. (1991). Hadyu al‐Sārī Muqaddimah Fath al‐Bārī Sharh Ṣahīh 
al‐Bukhārī. Juz 1. Beirūt: Dār al‐Fikr. 

Al‐Banna, Jamal. (1997). Nahwa Fiqh Jadīd, al‐Sunnah wa Dawruhā fi al‐Fiqh al‐Jadīd. Juz 2. al‐Qāhirah: Dār al‐Fikr 

al‐Islam. 

Al‐Dhahabī, Shams al Dīn. (1964). Mīzān al‐Iʿtidāl fī Naqd al‐Rijāl, tahqīq: ʿAlī Muḥammad al‐Bijāwī, jilid 4), cetakan 
ulang dari edisi Kairo yang diterbitkan oleh ʿĪsá al‐Bābī al‐Ḥalabī. Beirūt: Dār Ihyāʾ al‐Kutub al‐ʿArabīyah. 

Al‐Hārith_Fakhrī_‘Īsā_Abdullah. (2013). al‐Haddāthah wa Mawqifuhā min al‐Sunnah. al‐Qāhirah: Dār al‐Salām. 

Al‐Jābirī, Muhammad ‘Ābid. (2000). al‐Muthaqqafūn fī al‐Haḍārah al‐Murbbiyah: Mihnah Ibn Hanbal wa Nubah Ibn 
Rushd. Cet. 2. Beirūt: Markaz al‐Dirāsāt al‐Wihdah al‐Murabbiyah. 

Al‐Jundī, ’Abd al‐Halīm. (1996). Abū Hanīfah: Baṭal al‐Huriyyah wa al‐Tasāmuh fī al‐Islām. al‐Qāhirah: al‐Majlis al‐

’A’lā li Shu’ūn al‐Islāmiyyah. 

Al‐Jurjānī, Abū Ahmad ‘Abdullāh bin ‘Adī. (1997). al‐Kāmil fī Ḍu’afā’ al‐Rijāl, tahqīq: ‘Ādil Ahmad ‘Abd al‐Mawjūd. 
Juz 1. Beirūt: Dār al‐Kutub al‐’Ilmiyyah. 

Al‐Masry,  Anas  Sulaiman.  (2010). Modernists’  starting  points  for  challenging  the  sources  of  Islam  (2‐3). 

Retrieved August 15, 2024, from https://www.alrased.net/main/articles.aspx?selected_article_no=3882 

Al‐Mulaqqin, Sirāj al Dīn ’Umar bin ’Alī bin Ahmad or known as Ibn. (2002). Mukhtaṣar Istidrāk al‐Hāfiẓ al‐Dhahabī 
’alā al‐Mustadrak Abī ’Abdillāh al‐Hākim, tahqīq: Sa’ad bin ’Abdullāh. Hadith No. 669 Juz 4. 

Al‐Nawawī, Yahyā bin Sharaf.  (1391). al‐Minhāj Sharh Ṣahīh Muslim bin al‐Hajjāj.  Juz 18. Beirūt: Dār  Ihyā’ al‐
Turāth al‐’Arabī. 

Al‐Qur’an: Surat al‐Mā’idah: 110. (n.d.). 

Al‐Rahman, Abu al Fadl ’Abd. (2003). Tadrīb al‐Rāwi fī Sharh al‐Nawawī, tahqīq: Abū Mu’ādh Ṭāriq. Chapter 1 cet. 1. 
Riyadh: Dār al‐’Āṣimah. 

al‐Rāzī, Abū Muhammad ‘Abd al Rahmān bin Abī Hātim Muhammad bin Idrīs bin al Mundhir al Tamīmī al 

Hanẓalī. (1953). Kitāb al‐Jarh wa al‐Ta’dīl. Beirut: Dār al‐Kutub al‐ ’Ilmiyah. 

Al‐Rūmī, Yāqūt al Hamawī. (1993). Mu’jam al‐Adibā’ Irshār al‐Arīb fī Ma’rifah al‐Adīb, tahqīq: Ihsān ‘Abbās. Cet. 1 

Juz 1. Beirūt: Dār al‐Gharb al‐Islāmi. 

al‐Sabā’ī, Muṣṭafā. (2000). al‐Sunnah wa Makānatuhā fī al‐Tashrī’. 
Al‐Shāfi’ī, Badr al Dīn Abī ‘Abdillāh Muhammad bin Jamāl al Dīn al Zarkashī. (1998). al‐Nukat ‘alā Muqaddimah 

Ibn al‐Ṣalāh. Riyadh: Aḍwā’ al‐Salaf. 
Al‐Shāfi’ī, Isma’īl bin  ‘Umar bin Kathīr al Qurashī al Dimashqī.  (1994).  Jāmi’ al‐Masānīd wa al‐Sunan, Musnad 

‘Abdullāh bin ‘Amrū bin al‐‘Āṣ. 
Al‐Sibā’ī, Musṭafā. (2003). al‐Sunnah wa Makānatuhā fi al‐Tashrī’ al‐Islāmī. Beirūt: Dar al‐Salam. 

Al‐Ṭabrānī. (1994). Hadith al‐Awsaṭ. al‐Qāhirah: Dār al‐Haramain. 

Al‐Yahṣabī, Abū al Faḍl ‘Iyāḍ bin Mūsā bin ‘Iyāḍ. (1998). Sharh Ṣahīh Muslim, Ikmāl al‐Mu’allim bi Fawā’id Muslim, 
Bāb: Man Ghashshanā Falaysa Minnā. No. 164. Cet. 1 Chapter 1. al‐Manṣūrah: Dār al‐Wafā. 

Arkūn, Muhammad. (1996). Nāfidhah ‘alā al‐Islām, terj. Ṣayah al‐Juhayyam. Cetakan 1. Beirūt: Dār ’Aṭiyyah. 
Badr_al‐Dīn_Abī_Muhammad_Mahmūd_bin_Ahmad_Al‐‘Aynī.  (2001).  ‘Umdah  al‐Qārī Sharh Ṣahīh  al‐Bukhārī, 

Kitāb al‐‘Amal fī al‐Ṣalāh, Bāb Idha Da’at al‐Ummu Waladahā. Juz 1 Cet. 1. Beirūt: Dār al‐ Pole al‐’Ilmiyyah. 

Badr  al‐Dīn bin Muḥammad bin  Ibrāhīm bin  Sa’dullāh bin  Jamā’ah  al‐Kattānī  al‐Hamawī  al‐Shāfi’ī.  (1971). 

Tadhkirah al‐Sāmi’ wa al‐Mutakallim fī Adab al‐‘Ālim wa al‐Muta’allim. Beirūt: Dār al‐Kutub al‐’Ilmiyyah. 

Goldziher, I., Stern, S. Miklos., & Barber, C. Renate. (1967). Muslim studies : (Muhammedanische Studien). London: 
Allen & Unwin. 

Hamādah, Farūq. (1997). al‐Manhaj al‐Islāmī fī al‐Jarḥ wa al‐Ta’dīl. 3rd Edition. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1


  8 

 

Hanafi, Hasan. (2020). Min al‐‘Aqīdah ilā al‐Thawrah: al‐Muqaddamāt al‐Naẓariyyah. 
Haykal, Muhammad Hasan. (2008). Hayāt Muhammad. al‐Qāhirah: Dār al‐Ma’ārif. 

Haykal, Muhammad Husayn. (2014). Hayāh Muhammad. Cet. 14. al‐Qāhirah: Dār al‐Ma’ārif. 

https://hekmah.org/   ./ الجابر‐عابد‐محمد‐والفكر‐الدين‐في‐قضايا (2020) .  Retrieved  August  15,  2024,  from 

https://hekmah.org/  الجابر‐عابد‐محمد‐والفكر‐الدين‐في‐قضايا   / 

Khālid_Abā_al‐Khayl.  (1435).  al‐Ittijah  al‐‘Aqlī  wa  ‘Ulūm  al‐Hadīth.  Riyadh:  al‐Jum’iyyah  al‐’Ilmiyyah  al‐

Fikriyyah al‐Su’ūdiyyah. 

Naisābūrī (al), Abū al Husein Muslim b. al Hajjāj al Qushayrī. (2006). Ṣahīh Muslim al‐ Musammā al‐Musnad al‐ 
Ṣahīh al‐Mukhtaṣar min al‐Sunnah bi Naql al‐‘Adl ‘an al‐‘Adl ilā Rasulillāh. Chapter 1. Cet. 1. Riyadh: Dār al‐Ṭay 
Yibah. 

Rayyah, Mahmūd Abū. (2006). Aḍwā ‘alā al‐Sunnah al‐Muhammadiyyah. al‐Qāhirah: Dār al‐Ma’ārif,. 

Rāyyah, Mahmūd Abū. (1994). Aḍwā’ ’alā al‐Sunnah al‐Muhammadiyyah. al‐Qāhirah: Dār al‐Ma’ārif,. 

Schacht, Joseph. (1967). The Origins of Muhamad an Jurisprudence. Oxford: Vivian Ridler. 

Sprenger, Aloys. (1851). The life of Mohammad: from original sources (pp. 210, 4, 18 p.). pp. 210, 4, 18 p. Allahabad: 

Presbyterian Mission Press. 

Taymiyyah, Ibn. (2020). Sharh Lāmiyyah Shekh al‐Islām. Makkah: Dār Ṭayyibah al‐Khaḍr. 
Weil, Gustav. (1862). Geschichte der Chalifen 5: Geschichte des Abbasidenchalifats in Egypten. Stuttgart: Metzler. 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions and data contained  in all publications are 

solely those of the individual author(s) and contributor(s) and not of MDPI and/or the editor(s). MDPI 

and/or the editor(s) disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any 

ideas, methods, instructions or products referred to in the content. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 17 September 2024                   doi:10.20944/preprints202409.1196.v1

https://doi.org/10.20944/preprints202409.1196.v1

