
Article Not peer-reviewed version

Breaking Attachments and Liberation:

Resolving Alienation in the Consumer

Era through Dialogue between

Alienation Theory and Zen Thought

Chunxi Hu *

Posted Date: 29 July 2025

doi: 10.20944/preprints202507.2366.v1

Keywords: alienation; zen thought; consumer era; marxist alienation theory; breaking attachments

Preprints.org is a free multidisciplinary platform providing preprint service

that is dedicated to making early versions of research outputs permanently

available and citable. Preprints posted at Preprints.org appear in Web of

Science, Crossref, Google Scholar, Scilit, Europe PMC.

Copyright: This open access article is published under a Creative Commons CC BY 4.0

license, which permit the free download, distribution, and reuse, provided that the author

and preprint are cited in any reuse.

https://sciprofiles.com/profile/4631102


 

Article 

Breaking Attachments and Liberation: Resolving 

Alienation in the Consumer Era through Dialogue 

between Alienation Theory and Zen Thought 

Chunxi Hu 

Abstract 

Under the digital wave, the deep intertwining of capitalist logic and sign‐value has spawned a dual 

alienation  in  the  consumer  era: new  forms  such  as  the  ʺsign  cocoonʺ  constructed by  algorithmic 

recommendations  and  the  ʺfrictionless  consumptionʺ  of  digital  payments  create  a  closed  loop 

between  consumption  alienation  (capital  manipulating  individuals  through  signs)  and  mental 

alienation  (individuals  actively  accommodating  alienation due  to  ʺego‐attachmentʺ  – ātma‐grāha). 

Individuals  become  mired  in  identity  anxiety  and  spiritual  emptiness.  A  single  theoretical 

perspective  struggles  to  fully  parse  this  complex  dilemma:  While  Marxist  alienation  theory 

profoundly  reveals  how  capitalist  logic  shapes  social  structures,  it  insufficiently  explains  the 

psychological mechanism of individualsʹ active participation in alienation. Zen wisdom of ʺbreaking 

attachmentsʺ (po zhi) can see through the illusions of ʺattachment to selfʺ (ren wo zhi, pudgala‐ātma‐

grāha) and ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi, dharma‐ātma‐grāha), but struggles to address the social 

structural  roots  of  alienation.  This  study  employs  interdisciplinary  dialogue,  placing  Marxist 

alienation  theory  (focusing  on  social  structure  critique  and  historical  change)  and  Zen  thought 

(emphasizing  individual mental  awakening  and  inner  transcendence) within  the  same  analytical 

framework.  It  reveals  their complementarity  in critical  targets  (resolving alienation) and paths  to 

liberation  (external  transformation  and  internal  awakening):  The  sign  domination  shaped  by 

capitalist logic requires breaking external shackles through social structural change (e.g., regulating 

capital operation, constructing a reasonable market order). Meanwhile,  the materialistic delusions 

bred from ʺego‐attachmentʺ require achieving inner clarity through ʺmindful consumptionʺ (zheng 

nian xiao  fei) and  ʺwisdom  through deconstructing attachmentsʺ  (po  zhi guan hui). This dual‐path 

approach, addressing both internal and external dimensions, provides an integrated perspective for 

understanding the dual alienation of the digital consumer era and offers theoretical guidance and 

practical  possibilities  for  individuals  to  break  free  from  alienated  constraints  and  regain  their 

subjectivity. 

Keywords: alienation; zen thought; consumer era; marxist alienation theory; breaking attachments 

 

Introduction: New Forms of Dual Alienation in Digital Consumption 

In contemporary society, capitalist logic and sign‐value weave an invisible net enveloping every 

aspect of life. As Baudrillard noted in The Consumer Society (1970): ʺWe want to consume more and 

more. The compulsion to consume is not derived from some psychological fatality (like the drinker 

who wants more, etc.), nor is it simply from the social constraint of prestige. If consumption seems 

unstoppable,  it  is  precisely  because  it  is  a  completely  idealist  practice, which  (beyond  a  certain 

threshold) has nothing to do with the satisfaction of needs, nor with the reality principle.ʺ Today, 

consumption has  long surpassed the simple category of  ʺneed,ʺ evolving  into a fervent pursuit of 

sign‐value. This is essentially dual alienation resulting from a collusion between capitalist logic and 

humanity: On one hand, capitalist  logic manipulates human  life  through commodities and signs, 

giving rise to consumption alienation. On the other hand, while gradually recognizing how capitalist 

logic constantly usurps their own subjectivity, humans actively accept the stimulation of commodity 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of the individual author(s) and
contributor(s) and not of MDPI and/or the editor(s). MDPI and/or the editor(s) disclaim responsibility for any injury to people or property resulting
from any ideas, methods, instructions, or products referred to in the content.

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  2  of  23 

 

and  sign‐value  to  obtain  pleasure,  causing mental  alienation  (xin  nian  yi  hua)  in  the  process  of 

accommodating  consumption  alienation. Mental  alienation  refers  to  the  state where  individuals, 

during consumption, deeply bind their self‐worth to commodity signs, leading to their minds being 

controlled by material desires and losing autonomous awareness. Its essence is what Buddhism calls 

ʺego‐attachmentʺ (wo zhi, ātma‐grāha) – clinging both to the illusion that ̋ the self is confirmed through 

consumptionʺ  (attachment  to  self, ren wo  zhi)  and  to  the delusion  that  ʺcommodity  signs possess 

constant valueʺ (attachment to dharmas, fa wo zhi). This forms a closed  loop of  ʺexternal capitalist 

discipline ↔ internal psychological responseʺ with consumption alienation. Consequently, identity 

anxiety shadows people, their spiritual homeland becomes increasingly desolate, and they oscillate 

between endless desire and profound emptiness. 

Entering the digital age, dual alienation has spawned numerous new forms, further intensifying 

the individualʹs predicament. Algorithmic recommendations build ʺsign cocoons.ʺ Taking TikTokʹs 

ʺinterest pushʺ mechanism as an example, it precisely targets users with luxury goods and limited‐

edition  content based on user profiles,  constantly  reinforcing  the  sign  cognition  that  ʺownership 

equals superiority,ʺ trapping users unconsciously in the cycle of consumption alienation. Moreover, 

the ʺfrictionlessʺ nature of digital payments, such as Alipayʹs credit tools ʺHuabeiʺ and ʺJiebei,ʺ blurs 

the tangible connection between money and goods. Transactions are completed with a swipe of a 

finger, making it easy to overlook the real cost of consumption, encouraging excessive spending, and 

making mental alienation harder  to detect  in virtual  scenarios. The  illusion of  ʺeternalizationʺ of 

virtual signs cannot be  ignored either. For  instance, blockchain  technology endows NFTs with an 

ʺimmutableʺ  attribute, misleading  consumers  into  seeing  them  as  vessels  of  constant  value. The 

astronomical prices paid for Bored Ape NFTs exemplify the extreme manifestation of ʺattachment to 

dharmasʺ (fa wo zhi) in the digital realm; peopleʹs obsession with these virtual signs further deepens 

mental alienation. Additionally,  ʺperformative consumptionʺ on social platforms,  like  the  ʺrefined 

lifeʺ sharing on Xiaohongshu  (Little Red Book),  transforms  individual consumption behavior  into 

public sign display. To gain likes and recognition, individuals deliberately pursue sign consumption 

beyond  their means,  infinitely amplifying  ʺattachment  to selfʺ  (ren wo zhi) under  the digital gaze, 

exacerbating the impact of dual alienation. 

Facing this predicament, Marxist alienation theory and Zenʹs prajñā (wisdom) stand like twin 

peaks  in  the  firmament  of  human  thought.  Their  philosophical  foundations  are  fundamentally 

different: Alienation theory, grounded in historical materialism, sharply dissects the malignancy of 

capital operation, its core directed at critiquing ʺexternal reification.ʺ Zen, centered on ʺdependent 

origination and emptinessʺ (yuan qi xing kong, pratītyasamutpāda‐śūnyatā), points directly to the mind 

to see through the delusions of ego‐attachment, focusing on the path of ʺinternal deconstruction of 

attachmentsʺ (nei zai po zhi). This difference defines their philosophical boundaries – Marxism starts 

from material production relations, Zen centers on mental awakening (xin xing jue wu) – they cannot 

be conflated. However, within the grand narrative of critiquing sign domination and seeking human 

liberation,  they  form a complementarity  in critical  targets and paths to  liberation. Foreign scholar 

Erich Fromm,  in Zen Buddhism  and Psychoanalysis (1960),  clearly  stated  that Marxism achieves  the 

return of human  subjectivity  through social  structural change, while Zen achieves  the  same goal 

through individual mental awakening – different paths but the same direction. Domestic scholar Li 

Zehou,  in Historical Ontology (2002),  further elaborated  this  ʺcomplementarity of  tensionʺ: Marxist 

social critique focuses on breaking external institutional oppression, while traditional mind‐nature 

studies focus on dissolving internal spiritual constraints, forming irreplaceable critical dimensions in 

the predicament of modernity. Ernst Blochʹs analysis of the religious nature of capitalism in The Spirit 

of Utopia (1918), Walter Benjaminʹs  critique  of  cultural  alienation  in The Work  of Art  in  the Age  of 

Mechanical Reproduction (1936), and Georg Lukácsʹs revelation of the essence of ʺabstract dominationʺ 

in History and Class Consciousness (1923) collectively provide intellectual references for understanding 

this complementarity. They neither confuse the philosophical foundations of the two thoughts nor 

obscure their potential synergy in resolving alienation and reconstructing subjectivity. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  3  of  23 

 

The dialogue between Marxism and Buddhist thought is not a contemporary phenomenon; it 

has a deep historical lineage. As early as the mid‐20th century, E.F. Schumacher proposed the concept 

of ʺBuddhist Economicsʺ in Small Is Beautiful (1973), combining Marxʹs critique of capitalist material 

alienation  with  the  Buddhist  concept  of  ʺnon‐attachment  to  external  things,ʺ  advocating  that 

economic activity should serve human spiritual well‐being and oppose the destruction of ecology 

and humanity by infinite capital accumulation. He believed, ʺBuddhist economics aims to establish a 

way of  life minimizing material needs,  sharing an anti‐alienation core with Marxismʹs pursuit of 

human all‐round development,ʺ opening the modern chapter of their dialogue. 

In  the  1940s,  Erich  Fromm,  in Man  for  Himself (1947),  further  explored,  pointing  out  that 

Marxismʹs  critique  of  social  structure  and  Zenʹs  insight  into  individual  alienation  share  an 

isomorphism in the goal of ʺovercoming alienation and achieving the return of human nature.ʺ By 

analyzing  the  opposition  between  the  ʺhaving mode  of  existenceʺ  in  capitalist  society  and  the 

Buddhist  thought of  ʺnon‐abidingʺ  (wu zhu, apratiṣṭhita), he argued  for  the dialectical  relationship 
between social transformation and mental awakening, building a bridge for deeper dialogue between 

the two thoughts. 

Domestic  scholar  Fang  Litian,  in Essentials  of  Chinese  Buddhist  Philosophy (2002),  traced  the 

conceptual meeting points of Buddhist ʺequality of all sentient beingsʺ (zhong sheng ping deng) and 

Marxist ʺhuman liberationʺ (ren lei jie fang) from a historical dimension, arguing that although their 

paths differ, both are committed to eliminating oppression and inequality. He particularly noted that 

the ʺintegration of Zen and Confucianismʺ (chan ru he yi) trend during the Ming‐Qing period already 

contained  the  embryonic  thought  of  combining  mind‐nature  cultivation  with  social  critique, 

providing local resources for contemporary integration of the two theories. 

This  history  of  intellectual  dialogue  shows  that  the  complementarity  of Marxism  and  Zen 

thought is not accidental but an inevitable exploration by humanity in response to the predicament 

of alienation. They respectively provide theoretical resources and practical paths for resolving the 

dual alienation of the consumer era from the dimensions of social structure and  individual mind‐

nature. Their synergy will open new paths for humanity to break free from alienated constraints and 

achieve true liberation. 

The Structure, Roots, and Symbiosis of Dual Alienation 

Consumption Alienation: Sign Fetishism under Capitalist Logic 

In the Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, Marx Discerned the Pain Points of Labor 

Alienationʹs Fourfold Determination: 

1. Alienation  from  the  product  of  labor: ʺThe  worker  becomes  poorer  the  more  wealth  he 

produces, the more his production increases in power and size. The worker becomes a cheaper 

commodity the more commodities he creates. The devaluation of the human world increases in 

direct proportion to the increase in value of the world of things.ʺ 

2. Alienation from the act of production (labor itself): ʺLabour is external to the worker, i.e., it 

does not belong to his essential being; that in his work, therefore, he does not affirm himself but 

denies himself, does not  feel content but unhappy, does not develop  freely his physical and 

mental energy but mortifies his body and ruins his mind.ʺ 

3. Alienation from species‐being (Gattungswesen): ʺEstranged labour tears from him his species‐

life, his real objectivity as a member of the species, and transforms his advantage over animals 

into the disadvantage that his inorganic body, nature, is taken from him.ʺ 

4. Alienation from other humans: ʺAn immediate consequence of man’s estrangement from the 

product of his labour, his life activity, his species‐being, is the estrangement of man from man. 

When man confronts himself, he also confronts other men.ʺ 

In Capital,  Volume  I (1867), Marx  further  revealed  the  structural  presentation  of  alienation: 

ʺappears  as  a  relation  between  things,ʺ where  the  social  attributes  of  labor  are  obscured  by  the 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  4  of  23 

 

attributes of things, and producers lose control over their own labor products. This alienation is no 

longer  a  deviation  from  an  abstract  ʺessence,ʺ  but  a  necessary  product  of  capitalist  production 

relations – capital achieves self‐valorization by appropriating surplus value, thoroughly subsuming 

labor under its logic, turning workers into valorization tools in the cycle of ʺlabor serving capital.ʺ 

The theoretical evolution from the 1844 Manuscripts to Capital is evident: the former emphasizes 

value  critique,  providing  an  ethical  dimension  to  alienation;  the  latter  focuses  on  scientific 

demonstration, revealing the structural roots of alienation within the capitalist mode of production. 

This difference  is  not  oppositional  but  represents Marxʹs deepening  of  the  alienation  problem  – 

shifting  from a philosophical  reflection on  the  ʺhuman state of alienationʺ  to a political‐economic 

analysis of ʺhow alienation becomes a condition for the existence of capitalism.ʺ 

This fourfold alienation not only persists but proliferates in more subtle and pervasive forms in 

consumer  society.  Capitalist  logic,  with  its  omnipresent  penetration,  transforms  the  sphere  of 

consumption into its final battlefield for value realization, reducing humans to manipulated passive 

objects. The core mechanism of this proliferation is: The logic of ʺman dominated by the productʺ in 

labor alienation evolves into ʺman dominated by the signʺ in consumer society – capital, by imbuing 

labor  products with  sign meanings,  alienates workers  both  in  production  (laboring  for  capital 

valorization) and in consumption (consuming for sign‐value), forming an alienation closed loop of 

ʺproduction ↔ consumption.ʺ Its manifestations are threefold: 

1. The Usurpation of Human Subjectivity by Commodity Sign‐Value: As Baudrillard described 

in The Consumer Society (1970), if pre‐industrial society followed a mystical worship of natural 

objects  (e.g.,  celestial  bodies  like  the  sun,  moon),  and  industrial  society  formed  capitalist 

hegemony and  commodity worship around production activities,  then  the  frenzy of  todayʹs 

consumer society is trapped in the worship of sign‐value. Sign‐value refers to the social meaning 

and class symbolism carried by commodities, such as the identity labels and cultural recognition 

represented by brands (Baudrillard, The Consumer Society, 1970). For example, the core value of 

luxury goods is not their use function but their sign encoding as ʺmembership in the high‐end 

class.ʺ Capital constructs the myth that ʺpossessing the sign equals gaining recognitionʺ through 

advertising and media, causing sign‐value to replace use‐value as the core of consumption. As 

reported in Crazy, 5 Yuan Soars to 8900 Yuan, Red Bullʹs ʺScreaming Redʺ beverage saw prices 

skyrocket on second‐hand platforms due  to  factors  like  ʺlimited reissueʺ and  ʺdiscontinued,ʺ 

with purchases no longer based on thirst but driven by social currency and nostalgia economics, 

becoming a typical case of consumption alienation in the FMCG sector. As described in Spend 

Half a Monthʹs Salary on an Orange iPhone 17? Some Change Colors Daily, Some Eat Instant Noodles 

to Repay Loans,  the  iPhone  17 Pro  saw  significant price differences  for different  colors, with 

consumers over‐consuming  in pursuit of  so‐called  ʺtrend  and high‐end,ʺ vividly  illustrating 

consumption alienation caused by sign manipulation  in  the digital consumption era. Capital 

further exploits human  ʺego‐attachmentʺ  through precise sign encoding. For example,  in  the 

infant  product  sector,  Yili  Jinlingguan  collaborated  with  China  Aerospace  to  create  the 

ʺAerospace Selectionʺ series of formula milk, deeply binding the signs of ʺscientific parentingʺ 

and  ʺhigh‐end  protectionʺ with  ʺmaternal  responsibility,ʺ  claiming  ʺevery  scoop  undergoes 

space‐grade testing.ʺ By leveraging parentsʹ emotional attachment to their children (ren wo zhi), 

the product sold well even with a 30% price premium, reinforcing the erroneous cognition that 

ʺconsumption  amount  =  intensity  of  love.ʺ  The  ʺuse‐valueʺ  of  commodities withers  in  the 

consumer  illusion,  while  ʺsign‐valueʺ  reigns  supreme. Where  once  humans  controlled  the 

rhythm of commodities, today the sign‐value of commodities controls the rhythm of humans. 

ʺThe car plays a particularly prominent role here. Man invests in it for the best and worst of all 

purposes. He gets service from it, but he also accepts and awaits a certain kind of destiny in it, 

much like in movies, death in a car has become a ritualistic performance.ʺ Goods like furniture 

and  cars  are  no  longer  simple  functional  items;  they  possess  sign‐value more  as  objects  of 

consumption. We consume not their materiality but their sign‐value. In other words, use‐value 

and  exchange‐value  become  unimportant; more  important  is  the  sign‐value  inherent  in  the 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  5  of  23 

 

commodity itself. Humans are surrounded by commodities and will ultimately be controlled by 

their sign‐value, becoming slaves to commodities. 

2. False Needs Leading to the Loss of Human Subjectivity: False needs are those superimposed 

upon the individual by particular social interests in a state of repression, needs that perpetuate 

toil, aggressiveness, misery, and  injustice. As Marcuse argued  in One‐Dimensional Man (1964), 

ʺMost of the prevailing needs to relax, to have fun, to behave and consume in accordance with 

the advertisements, to love and hate what others love and hate, belong to this category of false 

needs.ʺ To  achieve  self‐valorization,  capital  overproduces  commodities  and  induces people, 

under the control and seduction of commodity sign‐value, to desperately chase consumption. 

False  needs  are  ceaselessly  manufactured  through  the  intricate  collusion  of  advertising, 

marketing, and social comparison. People, caught in the web of desire meticulously woven by 

capital, unconsciously become ʺconsumption organsʺ serving infinite capital valorization, their 

true needs long drowned in the clamorous sea of signs. 

3. Commodity Sign‐Value Deepening Class Distinctions: This aligns with Veblenʹs ̋ conspicuous 

consumptionʺ  in The Theory of  the Leisure Class (1899) – consumption becomes a  tool  for class 

distinction. Individuals display social status by possessing rare signs (e.g., luxury cars, famous 

watches),  alienating  consumption  into  an  act  of  ʺconsuming  for  identity  coding,ʺ  further 

solidifying class differences. ʺIn consumer society, everything becomes a sign to be played with 

and consumed, including the most radical critique of this society.ʺ For members of consumer 

society, the process of consuming items is not merely a process of material expenditure but, more 

significantly, a process of absorbing signs and being absorbed by signs. In the sign‐exchange 

system dominated by capital, individual value is crudely reduced to their consumption potential 

and the quantity of signs they possess. Modern man has largely shifted from a ʺneeds economyʺ 

to a ʺstatus economy,ʺ where the ultimate purpose of consumption is the pursuit of status and 

prestige. 

The consequence is the deepening estrangement of humans from their ʺspecies‐beingʺ (pointing 

to the eternal brilliance of free, conscious creation), further trapped in the iron cage constructed by 

the reifying logic of capital. 

Mental Alienation: The Subject Lost as the Mind is Enslaved by Things 

With the  increasing  influence of Freudian psychoanalytic theory, some scholars with Marxist 

leanings  attempted  to  combine  it  with Marxism.  Austrian  scholar Wilhelm  Reich,  in The Mass 

Psychology of Fascism (1936), combined psychoanalysis and Marxism  in  two ways: First, using  the 

psychoanalytic ʺcharacter structureʺ theory to ʺsupplementʺ Marxism, arguing that ʺany historically 

significant socio‐economic process is rooted in the psychic structure of the masses and established in 

their  behavior  patterns,ʺ  viewing  ʺcharacter  structureʺ  as  a  bridge  between  Freudianism  and 

Marxism. Second, using ʺsexual revolutionʺ theory to ʺsupplementʺ Marxist social revolution theory, 

advocating  the  ʺcombinationʺ  of  ʺpsychological  revolutionʺ  and  ʺideological  revolutionʺ  theories 

with Marxist social revolution theory, believing that ʺrevolutionary ideology, if it does not recognize 

that what is in the sexual sphere is as much its real content as other things, is only talking about a 

new morality while  actually  remaining  conventional.ʺ  First‐generation  Frankfurt  School  scholar 

Herbert Marcuse, in One‐Dimensional Man (1964), attempted to combine psychoanalysis and Marxism 

from the perspective of alienation analysis and critique of the culture industry. He pointed out: ʺThe 

great capacity of advanced industrial society is being mobilized ever more fully to prevent the use of 

its own resources for the pacification of human existence. All talk about the abolition of repression, 

about the rebellion against death, etc., must automatically enter the framework of enslavement and 

destruction. Within  this  framework,  even  individual  freedom  and  satisfaction  carry  the  general 

tendency  of  repression.ʺ  That  is  to  say,  the  alienation  of man  by  capitalist  industrial  society  is 

comprehensive, not limited to the economic level, but also involving the ideological or psychological 

level. Under the manipulation of cultural forces against the backdrop of technological development 

and  consumer  entertainment,  people  often  actively  identify with  the  existing  order,  dissolving 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  6  of  23 

 

negation of the status quo at the psychological level. This alienated psychological mechanism leaves 

existing  society  lacking  internal drive, causing people  to  lose  the spirit of critique and  reflection, 

gradually  becoming  ʺone‐dimensional  men.ʺ  Neo‐Freudian  Erich  Fromm,  in Escape  from 

Freedom (1941), attempted to combine psychoanalytic theory with Marxism from the perspectives of 

freedom and personality structure. He believed Freud and Marx respectively indicated the prospects 

and direction of human liberation from the individual psychological and human societal levels, but 

each  had  limitations;  only  by  scientifically  combining  them  could  a  perfect  theory  be  formed. 

Although  the  scholars approached  from different angles,  they all  revealed a problem:  traditional 

Marxists paid less attention to the role of ʺpsychological revolutionʺ in social revolution. Especially 

in consumer society, while people gradually recognize how capitalist logic alienates them, they still 

choose to participate in the completion of this alienation; although aware that commodities/signs are 

disciplining  humans  into manipulated  objects,  people  continue  to  choose  to  accommodate  this 

process,  constantly  stimulating  themselves  and  gaining  satisfaction  through  consumption.  This 

precisely illustrates that human alienation in consumer society conceals a complicity originating from 

within. This is human mental alienation. 

It is worth mentioning that although psychoanalysis has high methodological value, regarding 

why humans themselves participate in the complicity of alienation, psychoanalysis often reduces it 

to an analysis of the social mechanisms by which painful behavior produces pleasure. Lacanʹs ʺdesire 

of the Otherʺ in The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis (1977) explains that consumption is 

essentially desiring the desire of the Other (le désir de lʹAutre) – people do not directly desire an object 

but desire the recognition of the ʺbig Other.ʺ Žižek, in The Sublime Object of Ideology (1989), explains it 

through the ̋ Superegoʺ command: Late capitalismʹs ʺSuperegoʺ (internal moral oppression) has been 

distorted into ʺEnjoy your symptom!ʺ This manifests as society criticizing consumerism on one hand, 

while demanding individuals gain identity through consumption on the other; not consuming can 

even  trigger guilt  (e.g.,  ʺIʹm not  trying hard  enough,ʺ  ʺI donʹt deserve  itʺ). Therefore,  the  typical 

psychological  state of  contemporary man  is:  ʺI  clearly know  sign‐value  is  illusory, but  I  still  act 

according to it.ʺ The deep root of this contradictory state requires further explanation through Zenʹs 

ʺego‐attachmentʺ theory: Lacan and Žižek reveal the external mechanism of ʺOther discipline,ʺ while 

Zen points directly to the internal root of ʺself‐attachmentʺ (wo zhi) – precisely because people cling 

to ʺthe self recognized by the Otherʺ (ren wo zhi), they submit to the ʺdesire of the Otherʺ; clinging to 

the idea that ʺsigns can bring eternal satisfactionʺ (fa wo zhi), they become deeply trapped in the cycle 

of  ʺenjoying  the  symptom.ʺ  Starting  from  psychoanalytic methods,  the  phenomenon  of  human 

complicity  in  alienation  is  explained  as  a  distorted  psychology  formed  by  social  discipline.  But 

clearly, such analysis still fails to touch individual agency, attributing the cause to social discipline. 

Under these conditions, Zen can provide new insights for explaining human ̋ mental alienation.ʺ 

In  Buddhism,  ʺnon‐selfʺ  (wu wo, anātman),  one  of  the  Three Dharma  Seals,  counteracts  peopleʹs 

attachment to ʺself.ʺ The Sūtra of Perfect Enlightenment, Chapter 1, states: 

ʺAll sentient beings,  from beginningless  time, have been subject  to all kinds of upside‐down 

thinking, like a person lost who mistakes the four directions; falsely taking the four great elements 

[earth, water, fire, wind] as their bodyʹs form and the reflections of the six dusts [objects of the senses] 

as  their mindʹs  form. Like a person with diseased eyes who sees  flowers  in  the sky and a second 

moon... The sky is actually without flowers; it is the sick person who clings falsely.ʺ 

This corresponds to the Dharma Seal ʺimpermanence of all dharmasʺ (zhu fa wu chang, anitya‐

sarvasaṃskārāḥ),  meaning  all  things  exist  dependent  on  various  conditions;  they  are  ʺexistent 

depending on conditions.ʺ That ʺexistenceʺ is not real; things lack self‐sufficient existence. The Heart 

Sūtra also  reiterates:  ʺForm  is  emptiness,  emptiness  is  form;  form  is  not  other  than  emptiness, 

emptiness not other than form.ʺ Since this is so, the truth is that all dharmas are provisionally existent, 

their nature empty and quiescent. The eminent contemporary monk Yinshun  (1988),  in History of 

Chinese Chan Buddhism, said: ʺIn fact, the Three Dharma Seals are comprehensively interconnected; 

what unifies  the  three  is an emphasis on  the Dharma Seal of non‐self among  the  three.ʺ Yinshun 

(1988) pointed out that in the development of Chan Buddhism, the theory of ʺbreaking attachmentsʺ 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  7  of  23 

 

(po  zhi) was  continuously  inherited and  innovated, becoming a key path  for practitioners  to  free 

themselves from afflictions and achieve awakening. Lü Cheng, in A Brief Account of the Development 

of Chinese  Buddhist  Thought (1979),  expounded  the  connotation  of Chanʹs  ʺbreaking  attachmentsʺ 

theory  from  the  perspective  of  Buddhist  thought  evolution,  emphasizing  its  important  role  in 

breaking dualistic oppositions and returning to the essence of things, providing historical basis for 

modern interpretation. What governs ʺimpermanence of all dharmasʺ is ʺnon‐self of all conditioned 

phenomenaʺ (zhu xing wu wo, sarvasaṃskārā anātman): On one hand, the law of dependent origination, 
ʺall dharmas arise from conditions, all dharmas cease due to conditions,ʺ reveals that the existence of 

all phenomena depends on the mutual dependence of various conditions; the existence of ʺIʺ is no 

exception. Once this dependency changes, phenomena of illusion and impermanence arise, hence ʺIʺ 

has no constant nature;  it  is provisionally existent  (jia you). On  the other hand,  if people cling  to 

provisionally existent dharmas or  the nature of emptiness,  they  fall  into  ʺego‐attachment,ʺ which 

includes ʺattachment to selfʺ (ren wo zhi) and ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi). Attachment to self 

produces  afflictive  obstructions  (klesa‐avarana),  attachment  to  dharmas  gives  rise  to  cognitive 

obstructions (jñeya‐avarana); both are roots of suffering. Therefore, one must sever ʺego‐attachmentʺ 

to achieve ʺnirvāṇa quiescenceʺ (nie pan ji jing, nirvāṇa‐upaśama). 
The  critique  of  ʺattachment  to  selfʺ  (ren  wo  zhi)  in  the Saṃyuktāgama  Sūtra is  particularly 

profound. Saṃyuktāgama Sūtra, Chapter 1, clearly states: ʺIs form self? Is self other than form? Is form 

other than self? Is self not separate from form? So too for feeling, perception, mental formations, and 

consciousness.ʺ  The  scripture,  by  deconstructing  the  five  aggregates  (skandhas:  form,  feeling, 

perception, mental formations, consciousness), emphasizes that ̋ Iʺ is a temporary aggregation arising 

from  the dependent origination of  the  five aggregates,  lacking constant  inherent nature. Like  the 

simile in the sūtra, ʺlike dew, like lightning, all dharmas are empty and quiescent,ʺ it points directly 

to ʺattachment to selfʺ as a false clinging to the ʺprovisionally combined body of the five aggregates,ʺ 

i.e., the individual mistakenly takes the temporary aggregation of physiological and psychological 

phenomena as a ʺreal self.ʺ 

The Platform  Sutra (Tan  Jing)  focuses  on  dissolving  ʺattachment  to  dharmasʺ  (fa  wo  zhi). 

The Platform Sutra, Prajñā Chapter, proposes the three methods of ʺno form, no thought, no abidingʺ 

(wu xiang, wu nian, wu zhu), among which ̋ no form means to be apart from form while in formʺ points 

directly  to  the refutation of  ʺattachment  to dharmas.ʺ Master Huineng, with his verse  ʺThe bright 

mirror  also has no  stand; Originally  there  is not  a  single  thing,ʺ negates  that  any  external  thing 

(including  commodity  signs)  possesses  constant  inherent  nature,  emphasizing  the  essence  of 

ʺdharmasʺ  is  ʺdependent origination and emptinessʺ  (yuan qi xing kong). As stated  in  the Platform 

Sutra, Chapter on Doubts and Questions: ʺWhen the mind is deluded, the Lotus Sūtra turns you; when 

the mind is awakened, you turn the Lotus Sūtra,ʺ revealing that the root of ʺattachment to dharmasʺ 

is the mindʹs deluded clinging to ʺexternal things being constant.ʺ Only by ʺin thought after thought 

not dwelling on any dharmaʺ can the false cognition of the ʺeternal valueʺ of commodity signs be 

broken. 

The Saṃyuktāgama Sūtra and  the Platform Sutra together constitute  the classical basis  for  ʺego‐
attachmentʺ:  the  former  deconstructs  ʺattachment  to  selfʺ  (ren  wo  zhi)  from  the  perspective  of 

analyzing  the  five  aggregates,  providing  a  phenomenological  analysis;  the  latter  deconstructs 

ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi) from the perspective of mental awakening, providing a practical 

path. 

In consumer society, human mental alienation is actually the intertwining of ʺattachment to selfʺ 

(ren wo zhi) and ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi). In Buddhism, the ʺfive aggregatesʺ refer to the 

five  components  constituting  a  person  (Form:  body;  Feeling:  sensations;  Perception:  cognition; 

Mental  Formations:  volitional  actions;  Consciousness:  awareness).  ʺAttachment  to  selfʺ  means 

clinging to the ʺselfʺ aggregated by the five aggregates as real, such as equating ʺI drive a luxury carʺ 

with  ʺI  am  successful.ʺ  ʺAttachment  to  dharmasʺ  means  clinging  to  external  things  (e.g., 

commodities) as having constant  inherent nature, such as believing  ʺowning a mansion can bring 

permanent happiness.ʺ Both cling to the substantiality of ʺselfʺ and ʺexternal things,ʺ jointly causing 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  8  of  23 

 

the mind to be enslaved by external objects. So‐called attachment to self is also called ʺview of selfʺ 

(ren wo jian), abbreviated as ʺego‐attachmentʺ (wo zhi), i.e., clinging to the body and mind formed by 

the provisional  combination of  the  five  aggregates  (form,  feeling, perception, mental  formations, 

consciousness) as a real self. Attachment  to dharmas  is also called  ʺview of dharmasʺ  (fa wo  jian), 

abbreviated  as  ʺdharma‐attachmentʺ  (fa  zhi),  i.e.,  falsely  conceiving  that  all  dharmas  have  real 

substantiality. Attachment to self arises from attachment to dharmas. The essence of all dharmas is 

originally provisional  existence; deluded  by  this provisional  existence  and  clinging  to  it  as  real, 

attachment  to dharmas arises. Based on  this dharma‐attachment as cause, deluded about  the  five 

aggregates and clinging to them as ʺme,ʺ attachment to self is then regenerated on top of dharma‐

attachment. Specifically, mental alienation in consumer society manifests in two ways: 

1. The Materialized  Projection  of  ʺAttachment  to  Selfʺ: Individuals mistakenly  anchor  their 

illusory ʺselfʺ identity to the material objects ʺI possessʺ (I am what I have), e.g., ʺOnly by buying 

a Rolex am I a successful man,ʺ ʺI bought an apartment in Shanghai outright, this proves I am 

also upper class,ʺ etc. Consumption is alienated into a tool to constantly fill and reinforce this 

illusory self‐image; every consumption of a commodity/sign becomes a fragile confirmation of 

the existence of ʺI.ʺ 

2. The Solidification of Desire through  ʺAttachment  to Dharmasʺ: This means modern people 

develop increasingly strong possessive desires and dependencies towards commodities and the 

symbolic meanings they carry. People view these ever‐flowing, conditionally arising and ceasing 

things as real, unchanging entities capable of bringing eternal satisfaction (as if buying a full set 

of  Haier  appliances  could  guarantee  permanent  high‐quality  living).  This  is  the  concrete 

manifestation  of  ʺattachment  to  dharmasʺ  (fa  wo  zhi)  in  the  consumer  field.  This  dharma‐

attachment  is  particularly  prominent  in  digital  consumption.  For  example,  the  ʺbirthday 

commemorative digital badgeʺ of the virtual idol group A‐SOUL, endowed with the symbolic 

meaning of ʺeternal memoryʺ because it  is ʺglobally  limited to 1000 pieces with unique serial 

numbers,ʺ  leads  consumers  to  spend  over  2000  yuan  annually  to  collect  different  yearly 

iterations.  Even  knowing  the  digital  collectible  is merely  a  string  of  code,  they  cling  to  its 

ʺconstant value,ʺ trapped  in a  ʺpurchase‐collect‐purchase againʺ cycle, exemplifying the deep 

entanglement of ʺattachment to dharmasʺ and consumption alienation. These two ʺattachmentsʺ 

trap individuals in ̋ ignoranceʺ (wu ming, avidyā), thereby nourishing endless ̋ greed, hatred, and 

delusionʺ (tan chen chi, rāga, dveṣa, moha). Because modern people do not understand the truth of 

ʺdependent  origination  and  emptiness,ʺ  they  generate  endless  greed  for  commodities/signs; 

when unable  to obtain  them,  resentment and dissatisfaction arise; becoming addicted  to  the 

repetitive cycle of consumption → satisfaction → consumption without perceiving its illusory 

nature is falling into delusion. The consequence is that the mind is enslaved by external things; 

the  inherent  clarity,  awareness,  and  inner  freedom  are  heavily  obscured,  deeply mired  in 

anxiety, lack, and spiritual emptiness, unable to extricate themselves. Subjectivity is lost in the 

endless pursuit of external objects. 

Mutually Constitutive: The Intertwining Mechanism and Reinforcement Logic of Dual Alienation 

Consumption alienation and mental alienation are not isolated existences; they are intertwined 

like  vines,  mutually  causal  and  reinforcing  each  other,  presenting  an  ascending  double‐helix 

structure. 

On  one  hand,  external  capitalist  logic,  for  self‐valorization,  uses  the  sign  meaning  of 

commodities to discipline humans, trapping them in a process of constantly intensifying ʺattachment 

to selfʺ and ʺattachment to dharmas.ʺ Consumption originally satisfied peopleʹs real and necessary 

needs for survival and development; its purpose was primarily to obtain the use‐value of products, 

and production and promotion focused on their physical attributes. But when capital, to valorize, 

decided to sell surplus commodities by any means necessary, it determined that attention could not 

be solely on use‐value and physical attributes but must shift more intensively to the spiritual meaning 

commodities could carry. This shift stems from the sales pressure of surplus goods: when basic needs 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  9  of  23 

 

are  saturated,  capital  must  create  ʺnon‐essential  consumptionʺ  by  imbuing  commodities  with 

ʺemotional valueʺ or ʺidentity meaningʺ (e.g., ʺdiamonds = eternal loveʺ). Sign‐value thus becomes 

the core tool for digesting surplus capacity and maintaining the capital cycle. Precisely because of 

this, the sign‐value or symbolic meaning of commodities becomes the object that must be focused on 

in the capitalist production process, even replacing the use‐value or physical attributes themselves as 

the primary factor consumers consider when constructing their identity. Even if humans recognize 

capitalʹs discipline,  the  individualʹs  ʺattachment  to  selfʺ  and  ʺattachment  to dharmas,ʺ  amplified 

through  repeated  consumption  stimuli,  become  entrenched.  For  example,  Hermès,  by  strictly 

controlling the production quantity and sales channels of the Birkin bag, constructs a sign barrier 

through  the  ʺquota  systemʺ  (requiring  purchase  of  a  specified  amount  of  other  goods  to  gain 

eligibility), encoding ʺowning a Birkinʺ as ʺaccess to the top tier of society.ʺ Consumers seeking this 

sign  not  only  pay  premiums  of  hundreds  of  thousands  but  also  undergo  the  brandʹs  rule 

domestication – like the ʺritualʺ of waiting years on a list, compliantly completing ʺquota tasksʺ for 

sales associates. This is essentially a collusion between ʺattachment to selfʺ (ren wo zhi) (proving ʺI 

belong to the eliteʺ through the sign) and capitalist discipline. Furthermore, the premium circulation 

of Birkin bags on the secondary market (e.g., a limited edition Birkin sold for 3 million RMB in 2023) 

reinforces  the  ʺattachment  to  dharmasʺ  (fa  wo  zhi)  belief  that  ʺscarce  signs  have  eternal  value,ʺ 

trapping consumers  in a ʺpurchase → appreciation → repurchaseʺ cycle. Capitalist  logic and ego‐

attachment here form a mutually nourishing closed loop. Another example is the Nike x Off‐White 

Air  Jordan  1  sneakers.  Through  the  sign  encoding  of  ʺglobally  limited  to  5000  pairs,ʺ  binding 

ʺscarcityʺ with ʺtrendy identity,ʺ it stimulates consumers to overspend: a sneaker enthusiast, to buy 

the latest colorway, resorts to monthly credit card installments. His mental activity is precisely driven 

by the dual forces of ʺattachment to selfʺ (proving ʺI am a core playerʺ through the sneakers) and 

ʺattachment to dharmasʺ (believing ʺlimited editions will appreciateʺ). The social recognition gained 

after each consumption further reinforces the obsession that ʺself must be confirmed through signs.ʺ 

Or consider a trendy rooftop café  in Beijing, packaging coffee with a  ʺcamping theme,ʺ alienating 

consumption into ʺproof of lifestyle.ʺ Consumers pay a premium of 58 yuan per cup to photograph 

the ʺsame shot as friendsʹ circle,ʺ with 72% of ʺpost‐95sʺ admitting ʺcheck‐in behavior is driven by 

social media  likes,ʺ  forming a  closed  loop of  ʺsign  consumption → virtual  recognition → deeper 

consumption.ʺ This  is essentially  the  ʺco‐dependenceʺ  (gong yi cun) relationship mentioned by  Itō 

Akio in Love Addiction (2009): Under consumer society, the relationship between capitalist logic and 

the  individual  is a fixed  interpersonal pattern  like  ʺone party as parent, one party as child.ʺ After 

individuals become accustomed  to being disciplined by  capitalist  logic according  to  its  ʺparental 

will,ʺ  even  if  they  deeply  recognize  the  consumption  alienation  and  deprivation  of  subjectivity 

brought by this discipline, because they are already familiar with and adapted to this alienation and 

unclear about  situations beyond  it,  they  fear  rashly attempting  to overthrow  this alienation. The 

resulting  false  solution  is  that  individuals psychologically  actively  accommodate  capitalist  logic, 

spontaneously transforming commodity/sign consumption into ̋ comfortʺ for the deprivation of their 

own subjectivity and self‐deception reinforcing ʺego‐attachment.ʺ 

On  the other hand,  individualsʹ deeply  rooted  ʺego‐attachmentʺ  (clinging  to an  illusory  self, 

delusion  of  external  things  providing  constant  satisfaction)  makes  them  more  susceptible  to 

accepting, internalizing, and even actively embracing consumerist ideology. This mental alienation 

can even feed back into consumption alienation. For instance, ʺminimalism,ʺ originally advocating a 

ʺdematerializedʺ lifestyle, was deconstructed by capital into a new sign: NetEase Yanxuan launched 

ʺhigh‐end minimalist storage boxes,ʺ marketed as ʺsame factory, same quality, affordable alternative 

to Muji,ʺ priced three times higher than ordinary storage boxes. Yet consumers, to craft a ʺminimalist 

persona,ʺ are still willing to pay. Under the  ʺminimalist  lifeʺ topic on Xiaohongshu, sales of high‐

priced ʺdecluttering toolsʺ grew by 230% annually, forming the paradox of ʺappearance of breaking 

attachments →  deeper  consumption,ʺ  confirming  Baudrillardʹs  (1970)  assertion  in The  Consumer 

Society that  ʺanti‐consumption  is  itself  consumption.ʺ Reflection  on  and  severance  of  the  root  of 

suffering  is  accomplished  through  continuous  theoretical  study  and practice. As Aristotle  stated 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  10  of  23 

 

in Nicomachean Ethics (c. 350 BC), ʺYoung men can become proficient in geometry and mathematics, 

and wise in these matters, but we do not see them possess practical wisdom... Practical wisdom is 

concerned with particular things, and this requires experience, which young men lack.ʺ The journey 

from  contemplating  ʺego‐attachmentʺ  to practicing  ʺnon‐selfʺ  is  also  a  long process. The Sūtra  of 

Perfect Enlightenment, Chapter 2, states: 

ʺBy firmly holding to a mind of detachment, even the mind that is like an illusion is also to be 

detached  from. Detachment  that  is  like  an  illusion  is  also  to  be detached  from. Detaching  from 

detachment and  illusion,  that  too  is  to be detached  from. Attaining  that which has nothing  to be 

detached from, then all  illusions are eliminated. It  is  like drilling for fire: two pieces of wood rub 

together;  fire  comes  out  and  the wood  is  consumed;  ashes  fly  and  smoke  vanishes. Cultivating 

illusion with  illusion  is  also  like  this. Though  all  illusions  are  extinguished,  one  does  not  enter 

extinction.ʺ 

Therefore, ̋ non‐self of all conditioned phenomenaʺ (zhu xing wu wo) emphasizes ̋ all conditioned 

phenomenaʺ (zhu xing), not being ʺnon‐selfʺ in a single act or thought. This is a long‐term process, 

resonating with Zhu Xiʹs (1189) idea in Collected Commentaries on the Four Books: ʺToday investigate 

one  thing,  tomorrow  investigate another; when accumulated practice  is abundant,  then suddenly 

there will be thorough penetration.ʺ This  is what Master Huineng meant by  ʺThe samadhi of one 

practice means constantly practicing straightforward mind in all places, whether walking, standing, 

sitting,  or  lying down.ʺ Due  to  the  general  lack  of  long‐term  cultivation, modern people  find  it 

difficult  to  eradicate  ʺego‐attachment.ʺ  Individuals  in  ʺignoranceʺ mistake  the desires  shaped  by 

capitalist logic for their own true needs. This becomes the most silent and widespread cornerstone 

for consolidating capitalist domination. Capitalist  logic and  individual mentality  form a collusion 

here, jointly constructing the dual shackles that suppress subjectivity. 

The Foundation for Critical Dialogue between Alienation Theory and Zen Thought 

Analytical Marxist Jon Elster (1985), in Making Sense of Marx, argued that a complete theory of 

alienation  consists of  three parts:  first,  a  conception of human nature;  second,  a  revelation of  its 

alienation; and finally, a description of its return. Regarding the conception of human nature, Marx 

rejected  the  ʺreasonʺ  commonly  acknowledged  by  Enlightenment  philosophers  as  the  human 

essence, believing  ʺthe human  essence  is no abstraction  inherent  in  each  single  individual.  In  its 

reality,  it  is  the ensemble of  the social  relations.ʺ Therefore, Marxist alienation  theory  reveals  the 

phenomenon of humans deviating from their material production relations, spiritual relations, and 

historical relations. In The German Ideology, the initial cause of alienation is attributed to the division 

of  labor under capitalist historical conditions: ʺIn fact, division of labour and private property are 

identical expressions: in the one the same thing is affirmed with reference to activity as is affirmed in 

the other with reference to the product of the activity. ... As long as activity is not voluntarily, but 

naturally, divided, man’s own deed becomes an alien power opposed to him, which enslaves him 

instead  of  being  controlled  by  him.ʺ  This means  alienation  occurs  under  capitalist  conditions; 

eliminating alienation signifies that humans can master their social relations, achieve comprehensive 

liberation and  freedom. This requires  the proletariat, under  the premise of enormous growth and 

high development of productive forces, to achieve through revolution. This is what Lukács (1923) 

in History and Class Consciousness called the class consciousness where the proletariat, as the bearer of 

history, simultaneously acts as the subject of history, realizing the freedom of ʺsubject as substance.ʺ 

Like  Marxist  alienation  theory,  Zen  thought  also  aims  at  ʺfreedom,ʺ  but  their  respective 

ʺfreedomsʺ are fundamentally different. Marxist ʺfreedomʺ is comprehensive liberation constrained 

by  historical  conditions;  its  realization  depends  on  the  fundamental  transformation  of  capitalist 

production  relations: Only when productive  forces develop  to  the point where  ʺthe majority  are 

rendered propertylessʺ and ʺworld intercourse is universally developedʺ (The German Ideology), and 

through proletarian revolution eliminating private property and forced division of labor, can humans 

break free from the external reification of capitalist logic and achieve the all‐round development of 

ʺfree  association  of  producersʺ  where  ʺeach  contributes  according  to  his  ability,  each  receives 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  11  of  23 

 

according to his need.ʺ This freedom has a distinct historical stage; it is the overcoming of alienation 

by  ʺreal  individualsʺ within  concrete  social  relations. As Marx  stated  in  the Critique  of  the Gotha 

Programme (1875), ʺRight can never be higher than the economic structure of society and its cultural 

development conditioned thereby.ʺ 

Zenʹs  ʺfreedomʺ  is  the  inner  transcendence of  ʺin  thought after  thought not dwelling on any 

dharma, then there  is no bondageʺ (Platform Sutra, Chapter on Actions). It does not rely on specific 

historical conditions but is achieved through the individualʹs awakening to ʺdependent origination 

and emptinessʺ (yuan qi xing kong), breaking the bondage of ʺego‐attachmentʺ (wo zhi) to the mind‐

nature in the present moment. The teaching ʺDwelling nowhere, let the mind ariseʺ (ying wu suo zhu 

er sheng qi xin) from the Diamond Sutra, Chapter 32, reveals the core of this freedom: not clinging to the 

constancy of external things (commodity signs), not trapped by the substantiality of the self (identity), 

thereby maintaining  the autonomy and clarity of mind‐nature  in any circumstance. This  freedom 

possesses  trans‐historical  universality  –  ʺall  people  have  Buddha‐natureʺ  (Platform  Sutra,  Prajñā 

Chapter) means individuals in any era can attain it through awakening. However, its scope is limited 

to the individual spiritual realm; it cannot directly change external social structures. 

Their dialectical relationship manifests as: Social liberation clears external obstacles for mental 

freedom; mental  freedom provides  internal  impetus  for social  liberation. On one hand, when  the 

external oppression of capitalist logic is eliminated (e.g., the weakening of sign worship in socialist 

society), the resistance for  individuals to break  ʺego‐attachmentʺ significantly decreases – without 

advertisingʹs bombardment of sign‐value, ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi) loses its main breeding 

ground; without the stimulation of class solidification on identity anxiety, ʺattachment to selfʺ (ren 

wo zhi) lacks reinforcing power. On the other hand, the group effect formed by  individual mental 

awakening  can  provide  spiritual  momentum  for  social  transformation:  When  more  people 

contemplate consumption alienation through the lens of ̋ dependent origination and emptiness,ʺ they 

spontaneously resist sign manipulation and participate in practices opposing capitalist hegemony. 

As Fromm stated in Man  for Himself (1947), ʺThe spiritual awakening of the individual is often the 

precursor to social change.ʺ 

Their emancipatory intent is isomorphic. Jürgen Habermasʹs theory of ʺemancipatory interestʺ 

(emanzipatorisches  Erkenntnisinteresse)  in Knowledge  and  Human  Interests (1968)  can  serve  as 

corroboration. He proposed that human cognitive activity is underpinned by three interests: technical 

interest (controlling nature), practical interest (understanding social interaction), and emancipatory 

interest  (achieving  freedom  by  overcoming  oppression  through  critical  reflection).  This  theory 

provides an  important  intermediary  for  the dialogue between Marxism and Zen – although  their 

paths differ drastically, both ultimately point towards the ʺemancipatory interest.ʺ 

Marxismʹs  emancipatory  interest manifests  as  the  critique  of  capitalist production  relations, 

seeking to break capitalʹs external oppression of humans through transforming social structure. Its 

ʺliberationʺ is ʺreal individualsʺ freeing themselves from the slavery of things in historical practice, 

achieving  all‐round development within  the  ʺfree  association of producers.ʺ This directly  echoes 

Habermasʹs ʺliberation through critique of social institutions.ʺ Zenʹs emancipatory interest manifests 

as the breaking of  ʺego‐attachment,ʺ  freeing oneself  from  internal bondage through awakening to 

ʺdependent origination and emptiness.ʺ Its ʺfreedomʺ is the inner transcendence of ʺmind being able 

to transform thingsʺ (xin neng zhuan wu), as in the practice of ʺilluminating the mind and seeing the 

natureʺ (ming xin jian xing) in the Platform Sutra, Chapter on Actions. This is essentially dissolving self‐

oppression  through  mental  critique,  aligning  with  the  core  of  ʺreflective  self‐liberationʺ  in 

ʺemancipatory interest.ʺ 

This  isomorphism  is  reflected  in:  Both  oppose  ʺalienated  dominationʺ  (external  capital  or 

internal ego‐attachment), both aim  for  ʺhuman  freedom and  consciousness.ʺ Marxism  focuses on 

ʺliberation of social relations,ʺ Zen focuses on ʺliberation at the mind‐nature level.ʺ Together, they 

constitute the dual dimensions of humanityʹs pursuit of liberation. 

Their applicable boundaries are clear: Marxismʹs critique of ʺexternal oppression by capitalist 

logicʺ is irreplaceable; it reveals the institutional roots of alienation and provides a scientific guide to 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  12  of  23 

 

action for social transformation. Zenʹs breaking of ʺinternal bondage by ego‐attachmentʺ is equally 

indispensable within its domain; it cannot replace historical materialismʹs analysis of social structure, 

nor can it shake the fundamental principle that ʺsocial being determines social consciousness.ʺ It can 

only serve as a method for individuals to attain spiritual freedom under given historical conditions. 

Since consumption alienation and mental alienation exist in comparison, Marxismʹs alienation 

critique, which takes human liberation as its ideal, and Zenʹs prajñā wisdom, which takes individual 

liberation as its goal, should be applied simultaneously in the practice of overcoming alienation. In 

fact, they provide profoundly complementary critical perspectives and paths to liberation. 

Alienation Theory: The Critique and Liberation Path of Historical Dialectics 

Marx  firmly anchored  the phenomenon of alienation within  the historical‐social  structure of 

capitalism. As discussed, he profoundly analyzed  the capitalist economic structure and  incisively 

pointed out that the roots of alienation are deeply embedded in the soil of capitalist private property 

and its wage‐labor relations. Consumption alienation is a new form of alienation under consumer 

society, but ultimately it is a result of the self‐valorization of capitalist logic. As Baudrillard stated 

in For a Critique of the Political Economy of the Sign (1972): ̋ As soon as we consume, we are not engaging 

in an  isolated act (this  ʹisolationʹ is merely the consumerʹs illusion, carefully maintained by all the 

ideological discourse about consumption); we enter  into a comprehensive  system of coded value 

production  and  exchange.ʺ  Capital,  utilizing  digital  technologies  like  big  data  and  artificial 

intelligence, creates a ʺdigital panopticonʺ – an extension of Benthamʹs (1787) ʺPanopticonʺ into the 

digital age, differing in that the former relied on physical space surveillance, while the latter achieves 

precise  prediction  and  manipulation  of  consumption  behavior  through  data  tracking,  causing 

individuals  to  actively  submit  to  sign  discipline  under  the  illusion  of  ʺbeing  understood  by 

algorithmsʺ  (Baudrillard, For a Critique..., 1972) – continuously  strengthening  its all‐round control 

over peopleʹs lives. By mastering and manipulating human emotions, feelings, and desires, it exerts 

deeper  technological  intervention  on  consumption  activities,  reconstructing human  consumption 

consciousness  to  achieve  the  ultimate  goal  of  capital  valorization.  In  this  process,  capital  strips 

humans of their subjectivity, attempting to become an ʺinhuman subjectʺ external to humanity. In 

essence, it constantly deepens the process of ʺsubstance as subject,ʺ creating history according to its 

own  logic with  self‐valorization  as  its  goal,  objectifying  humans  into  its  appendages. Therefore, 

Marxist alienation theory remains applicable. ʺThe philosophers have only interpreted the world, in 

various ways; the point, however, is to change it.ʺ Revolutionary practice is the core of his thought. 

In his view,  the key  to  liberation  lies  in  eliminating  the  social  foundation  that breeds  alienation 

through real, transformative practice – especially revolutionary practice that transforms production 

relations and abolishes private property. Only by breaking the chains of capitalist rule can the path 

be opened for the birth of the ʺfree association of producers.ʺ 

Within the grand narrative of historical dialectics, Marx highly extolled human subjectivity. His 

pursuit was for ʺreal individualsʺ (xian shi de ren), in concrete historical practice, to escape the object 

state of being enslaved by things (commodities, capital), truly becoming masters of themselves and 

their society, ultimately achieving ʺhuman all‐round developmentʺ (ren de quan mian fa zhan) and the 

complete return of the lost ʺhistorical subjectivityʺ (li shi zhu ti xing). 

Zen Thought: The Wisdom of ʺDependent Origination and Emptinessʺ for Breaking Attachments 

and Inner Transcendence 

Zen thought points directly to the human mind, offering a path of internal awakening distinct 

from  Marxismʹs  external  transformation.  Its  sharpness  of  wisdom  is  first  embodied  in  the 

fundamental refutation of deluded attachments. The Diamond Sutra, Chapter 32, states: 

ʺAll conditioned phenomena 

Are like dreams, illusions, bubbles, shadows, 

Like dew and like lightning; 

Contemplate them thus.ʺ 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  13  of  23 

 

The view of  ʺdependent origination and emptinessʺ  (yuan qi xing kong)  is  like a vajra sword, 

thoroughly dismantling  the  substantial  basis  of  ʺattachment  to  selfʺ  (wo  zhi)  and  ʺattachment  to 

dharmasʺ (fa zhi). ʺWhatever has form is illusory; if you see all forms as formless, then you see the 

Tathāgata.ʺ  The  ʺselfʺ we  firmly  cling  to  is merely  a  provisional  phenomenon  arising  from  the 

dependent origination of the five aggregates (skandhas: form, feeling, perception, mental formations, 

consciousness). The external things (ʺdharmasʺ) we greedily chase are like ʺflowers in a mirror or the 

moon  reflected  in  waterʺ  –  momentarily  arising  and  ceasing,  devoid  of  inherent  nature.  This 

contemplation  directly  confronts  the  core  illusion  manufactured  by  consumerism  –  viewing 

commodity  signs  as  constant,  unchanging  entities  capable  of  bringing  ultimate  satisfaction 

(attachment  to  dharmas, fa  wo  zhi),  and  equating  possession  with  confirmation  of  self‐worth 

(attachment  to  self, ren  wo  zhi).  Yinshunʹs  (1988)  tracing  of  the  evolution  of  Chanʹs  ʺbreaking 

attachmentsʺ (po zhi) theory in History of Chinese Chan Buddhism, combined with Lü Chengʹs (1979) 

scholarly exposition of its connotation in A Brief Account of the Development of Chinese Buddhist Thought, 

jointly reveal the vitality of the ʺbreaking attachmentsʺ theory in the modern context, providing deep 

theoretical support for individuals to free themselves from mental alienation. 

After breaking attachments, truth can manifest. Zen is not merely pure theoretical speculation; 

it particularly emphasizes attaining awakening through concrete cultivation practices (xiu xing shi 

jian),  such  as mindfulness  (zheng  nian),  silent  illumination  (mo  zhao),  and  contemplating  critical 

phrases (can hua tou). D.T. Suzuki (1938), in An Introduction to Zen Buddhism, pointed out that the core 

of these practices is ̋ directly pointing to the human mindʺ (zhi zhi ren xin) – Mindfulness is ̋ awareness 

of the present state of body and mind,ʺ silent illumination is ʺcontemplating the original nature in 

stillness,ʺ  contemplating  critical  phrases  is  ʺbreaking  through  conceptual  clinging  through 

questioning.ʺ All  three point  towards  transcending  ʺego‐attachment.ʺ Practitioners,  in  the present 

moment,  thought  after  thought,  directly  perceive  the  true  reality  of  ʺnon‐selfʺ  (wu wo)  and  the 

ʺemptinessʺ (kong xing, śūnyatā) of all dharmas, illuminating and dispelling all afflictions including 

materialistic delusions (ʺgreed, hatred, delusion, arrogance, doubtʺ – tan chen chi man yi). Thereby, 

the inherently present, pure, and undefiled ʺoriginal natureʺ (zi xing) – synonymous with ʺBuddha‐

natureʺ (fo xing), referring to the clear nature unobscured by deluded thoughts (wang nian) (Platform 

Sutra, Prajñā Chapter: ʺThe self‐nature contains all dharmas; that is greatness. All dharmas are in the 

nature of people.ʺ) – (inner subjectivity / Buddha‐nature) is awakened. Its ultimate goal is to achieve 

a state of inner freedom, unturned by external circumstances (material temptations, social evaluation 

signs, gain and loss, honor and disgrace), characterized by ease and liberation. As the saying goes, ʺIf 

the mind can transform things, it is identical to the Tathāgataʺ (Platform Sutra, Chapter on Doubts and 

Questions). The subject thereby attains transcendent autonomy and tranquility. 

Through Zen contemplation, the subject can reflect on each present act of consumption, thereby 

breaking  through  the  false  sense of  satisfaction brought by  commodities/signs and  the  false  self‐

confirmation brought by possessing commodities. 

Dialogue and Complementarity: Transforming External Conditions and Clarifying the Inner Mind 

Marxist alienation theory and Zen thought have fundamental differences. Marx developed his 

critique of alienation under specific historical conditions; the solution he proposed is to overthrow 

capitalist society through proletarian revolution, thereby achieving human liberation. In short, ʺCast 

away illusions, prepare for struggle.ʺ Zen, based on viewing ̋ ego‐attachmentʺ as the root of suffering, 

unfolds its practice, demanding the constant overcoming of ʺego‐attachmentʺ to ultimately reach the 

ʺother shore of nirvāṇaʺ (nie pan bi an). It demands the elimination of all ʺdiscriminating mindʺ (fen 

bie  xin),  viewing  all  existence  equally  as  temporary  phenomena.  This  inevitably  leads  to  the 

dissolution of specific historical conditions. Clearly, since Zen does not start from the economic base 

to critique class society, it inevitably tends towards a purely individual practice or preaching, unable 

to organize people historically to collectively create their own history, i.e., unable to achieve human 

species‐liberation (ren de  lei  jie  fang). Therefore, the applicable boundaries of Zen thought must be 

clearly defined, ensuring  it does not  touch  the  foundation of historical materialism –  ʺdependent 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  14  of  23 

 

origination and  emptinessʺ  cannot be used  to negate  the objective  reality of  capitalist alienation; 

ʺmental awakeningʺ cannot replace the historical necessity of social revolution. 

One emphasizes historical practice, the other emphasizes mental awakening. While seemingly 

divergent paths, they form a profound and constructive space for dialogue in their ultimate concern 

for critiquing alienation and seeking true human liberation. 

First, alienation theory and Zen thought are complementary in their objects of critique. Within 

the socio‐economic structure of capitalism, alienation theory explores the process of capitalist logic 

alienating humans:  from Marxʹs alienated  labor,  to Lukácsʹs  (1923)  reification  in History and Class 

Consciousness,  to  the  alienated  consumption  explored  by  Baudrillard  (1970)  in The  Consumer 

Society and  Agger  (1979)  in Western Marxism:  An  Introduction, Marxist  alienation  theory  and  its 

development are  rooted  in  the real conditions of capitalism. They critique  the self‐valorization of 

capitalist  logic  from  different  dimensions:  the  generalization  of  the  division  of  labor,  the 

generalization of commodity exchange,  the comprehensive penetration of commodities/signs  into 

consumer life. Zen thought, viewing ʺego‐attachmentʺ (wo zhi) as the root of all suffering, holds that 

without ʺattachment to selfʺ (ren wo zhi), there would be no afflictions, and saṃsāra would naturally 

cease; without ʺattachment to dharmasʺ (fa wo zhi), cognitive obstructions could be severed, breaking 

all  illusions.  Thus,  alienation  theory  and  Zen  thought  respectively  reveal  the  dual  roots  of 

consumption alienation: the self‐valorization of capitalist  logic (external, social structural) and the 

pervasive  existence  of  ʺego‐attachmentʺ  (internal,  individual  mind‐nature).  These  two  roots 

constitute  a  dialectical  relationship  of  historical  conditionality  and  subjective  agency: Historical 

conditions  define  the  boundaries  of  alienation  (e.g.,  the  scope  of  capitalist  rule);  trans‐historical 

consciousness  (e.g.,  ʺdependent  origination  and  emptinessʺ)  provides  the  perspective  to  break 

through  these  boundaries  –  humans  must  both  face  the  reality  of  capitalist  rule  (historical 

conditionality)  and  awaken  to  its  non‐permanence  (trans‐historical  consciousness),  avoiding  the 

extremes of ʺeither total acceptance or nihilistic negation.ʺ Trans‐historical consciousness influences 

historical  conditions  through  individual  action:  When  individuals,  awakened  to  ʺdependent 

origination and emptiness,ʺ reject sign consumption, they reduce participation in capital valorization; 

when this awakening forms a group consensus (e.g., the ʺminimalism movementʺ), it forces capital 

to  adjust  its  production  logic  (e.g.,  more  enterprises  turning  to  practical  value  production), 

embodying the transmission chain of ʺindividual mind‐nature change → social cultural change → 

historical condition change.ʺ 

Second, alienation theory and Zen thought are complementary in their problem orientation. As 

discussed, alienation  theory explores the alienation of humans by capitalist  logic,  its aim being to 

explore the path to human liberation. Zen thought explores the harm of ʺego‐attachment,ʺ its intent 

being  to  achieve  individual  liberation. Therefore,  the ultimate  orientation  of  alienation  theory  is 

human species‐liberation (ren de lei jie fang), while Zen thought takes individual human liberation as 

its goal. Admittedly, in history, the liberation of one or a few individuals often brought enslavement 

to the majority; Zen thought has long existed as a tool for rulers to oppress the ruled and thus has not 

truly  brought  human  liberation.  But  it must  be  acknowledged  that  human  liberation  is  a  long 

historical process, undergoing  three  stages:  (1)  ʺIn  its  first  form  it  is only  the generalization  and 

completion  of  the  relation  of  private  propertyʺ;  (2)  ʺIn  its  political  character  it  is  democratic  or 

despotic; it is the abolition of the state, but at the same time still incomplete and under the influence 

of private property, i.e., of human self‐alienationʺ; (3) ʺCommunism is the positive supersession of 

private property as human self‐alienation, and therefore the real appropriation of the human essence 

through and for man; it is the complete restoration of man to himself as a social, i.e., human, being, a 

restoration which has become conscious and which takes place within the entire wealth of previous 

developmentʺ  (Marx  (1844) Economic  and  Philosophic Manuscripts  of  1844).  The  full  realization  of 

communism requires the highly developed productive forces of society, the great abundance of social 

products, the elimination of private ownership of the means of production to achieve social fairness 

and  justice, the great elevation of peopleʹs spiritual realm, and a high degree of harmony between 

humans and nature, humans and society, humans and humans, and within humans themselves (body 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  15  of  23 

 

and  mind).  This  requires  sufficient  historical  conditions  to  achieve.  Under  the  insufficient 

development of historical conditions in consumer society, modern people endure the dual alienation 

of  consumption  alienation  and  mental  alienation.  Although  consumption  alienation  cannot  be 

completely  resolved,  for  the  individual,  overcoming  mental  alienation  can  still  resolve  the 

psychological  enslavement  and  impact  caused  by  consumption  alienation.  Therefore,  alienation 

theory and Zen thought have a complementary relationship in problem orientation concerning future 

vs. present, humanity vs. individual, and society vs. psychology. 

Finally, alienation theory and Zen thought are complementary in their paths to liberation. Based 

on  exposing  the  external  root  of  capitalist  logicʹs  self‐valorization,  Marxist  alienation  theory 

emphasizes  revolution based on  the development of productive  forces  and world  intercourse  to 

eliminate forced universal division of labor and capitalist private property, ultimately overcoming 

alienation and achieving communism: ʺThis ʹalienationʹ (to use a term which will be comprehensible 

to the philosophers) can, of course, only be abolished given two practical premises. For it to become 

an ʹintolerableʹ power, i.e., a power against which men make a revolution, it must necessarily have 

rendered the great mass of humanity ́propertyless,ʹ and produced, at the same time, the contradiction 

of an existing world of wealth and culture, both of which conditions presuppose a great increase in 

productive power, a high degree of  its development.... Finally,  from  the conception of history we 

have sketched we obtain these further conclusions: ... (3) Each extension of intercourse would abolish 

local communism. Empirically, communism is only possible as the act of the dominant peoples ʹall at 

onceʹ and simultaneously, which presupposes the universal development of productive forces and 

the world intercourse bound up with communismʺ (Marx & Engels (1845‐1846) The German Ideology). 

Zen  thought,  targeting  ʺego‐attachment,ʺ points  to methods  for  realizing  ʺselflessnessʺ  (wo  kong). 

The Platform Sutra, Chapter on Concentration and Wisdom, states: 

ʺThe Way must be fluid and unobstructed; why block it? If the mind does not dwell on dharmas, 

the Way flows freely. If the mind dwells on dharmas, that is called self‐bondage.... This Dharma‐gate 

of mine, from ancient times, has first taken no‐thought as its doctrine, no‐form as its substance, and 

no‐dwelling as its basis. No‐form means to be apart from form while in form. No‐thought means not 

to think even when involved in thought. No‐dwelling is the original nature of man: in the midst of 

worldly good and evil, beauty and ugliness, even enmity and intimacy, when words are offensive or 

contentious, to regard them all as empty, without thought of retribution; in thought after thought, 

not to think of past states. If past, present, and future thoughts follow one another without cease, that 

is bondage. In all dharmas, in thought after thought not dwelling, then there is no bondage. This is 

taking no‐dwelling as the basis.ʺ 

The Sūtra of Perfect Enlightenment, Chapter of Universal Eye Bodhisattva, also states: 

ʺThis deluded mind, without  the six dusts  [sense objects], cannot exist. When  the  four great 

elements decompose, no dust  can  be  found. Among  them,  the  conditioned dusts  each  return  to 

dispersion and extinction; ultimately, no conditioned mind can be seen.... When the illusory body of 

those sentient beings ceases, the illusory mind also ceases; when the illusory mind ceases, the illusory 

dusts also cease; when the  illusory dusts cease, cessation  itself also ceases; when cessation ceases, 

non‐illusion does not cease.  It  is  like polishing a mirror; when  the grime  is exhausted, brightness 

appears.... You should know that body and mind are both illusory grime; when the grime is eternally 

extinguished, the ten directions are pure.... When grime is exhausted and opposition eliminated, there 

is no opposing grime nor anyone who speaks of it.ʺ 

That  is  to  say,  one  should  keep  this mind  flowing  freely,  not  dwelling  on  specific  things. 

Although acknowledging the existence of all things, only when this mind ʺin thought after thought 

does not dwellʺ will  ʺego‐attachmentʺ not arise. Ultimately, even  the clinging  to  ʺin  thought after 

thought not dwellingʺ should be abandoned. Only by extinguishing the illusory body and illusory 

mind can one truly perceive the ̋ Middle Wayʺ (zhong dao, madhyamā‐pratipad) of provisional existence 

and  inherent emptiness. After severing the erroneous notions of ʺego‐attachment,ʺ one can realize 

the Buddhist doctrines of ʺno‐self in personsʺ (ren wu wo, pudgala‐nairātmya) and ʺno‐self in dharmasʺ 

(fa wu wo, dharma‐nairātmya), attaining the original state of all dharmas: ʺemptiness of selfʺ (ren wo 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  16  of  23 

 

kong) and ̋ emptiness of dharmasʺ (fa wo kong). So‐called ̋ no‐self in personsʺ means a person is formed 

by the provisional combination of the five aggregates, lacking a constant, independent, self‐mastering 

subject‐self. So‐called  ʺno‐self  in dharmasʺ means  all dharmas  arise  from dependent origination, 

constantly changing, lacking a constant ruler. Only by realizing ʺemptiness of selfʺ can one realize 

the true self of a person, the ʺtrue selfʺ (zhen wo). 

It is evident that alienation theory emphasizes transforming the external environment through 

collective,  revolutionary  social  practice  under  specific  historical  conditions,  while  Zen  thought 

emphasizes purifying the inner world through individual, continuous cultivation. Their combination 

points towards a more complete path to liberation – ʺinner clarity, outer governanceʺ (nei ming wai 

zhi). It reveals to us: To thoroughly resolve alienation, we need both to transform the socio‐economic 

structure that manufactures objectifying oppression and individual awakening to break the alienated 

logic internalized in the mind and shackling the spirit. 

The Dual Path of Internal Cultivation and External Action to Resolve Alienation in the Consumer Era 

Socialist Reform and Proletarian Revolution: Laying the Foundation through Transforming External 

Conditions 

First, the proletariat must always occupy the high ground of culture and  ideology. In Marxʹs 

view  (1843, Contribution  to  the Critique of Hegelʹs Philosophy of Right.  Introduction),  ʺThe weapon of 

criticism  cannot, of  course,  replace  criticism by weapons, material  force must be overthrown by 

material force; but theory also becomes a material force as soon as it has gripped the masses. Theory 

is capable of gripping the masses as soon as it demonstrates ad hominem, and it demonstrates ad 

hominem  as  soon  as  it  becomes  radical.ʺ  Therefore,  the  primary  task  is  to wield Marxʹs  critical 

weapon to continuously reveal the operating mechanisms of capitalist logic, the manipulation codes 

of sign‐value, and the strategies of advertising and media in manufacturing false desires. In Gramsciʹs 

view (Prison Notebooks, 1929‐1935), to shatter the cultural and ideological barrier constructed by the 

bourgeoisie  through  cultural propaganda,  the proletarian party must  similarly  establish  cultural 

trenches  of  a  proletarian  character  by  occupying  cultural  institutions  and  outputting  cultural 

concepts. This cultural struggle is the intellectual preparation for revolutionary practice: Only when 

the masses see through the falsity of sign consumption (cultural awakening) will the motivation for 

institutional change (revolutionary action) arise. As Gramsci stated (Prison Notebooks), ʺThe seizure 

of cultural hegemony is the prerequisite for political seizure of power.ʺ From this perspective, the 

proletarian party should shape the cognitive systems and conceptual frameworks of the masses, not 

only making  people  aware  of  how  capitalist  logic  alienates  through  commodities/signs  but  also 

establishing  proletarian  cultural  concepts.  This  includes  the  ʺorganic  intellectualʺ  practice 

emphasized  in Gramsciʹs  ʺcultural hegemonyʺ  theory: disseminating  ʺcapital critiqueʺ knowledge 

through education, media, etc., to cultivate the class consciousness of the masses. Specific operations 

are as follows: 

 Guide and Establish a Rational Consumption Demand View: (1) Cultivate critical thinking in 

consumption  subjects,  enhancing  their  dialectical  thinking  and  judgment  capabilities when 

facing the beautiful appearance of consumer  life created by commodities/signs, clarifying the 

hidden nature of capitalist  logicʹs self‐valorization  that permeates daily  life and manipulates 

peopleʹs will and behavior. (2) Guide consumption subjects to improve basic semiotic literacy 

and cognitive abilities, helping them escape the cognitive dilemma of their consumption will 

and  behavior  being  manipulated  by  capitalist  logic,  enabling  them  to  self‐identify  the 

manipulation  of  consumption desires  and  emotions by  capitalist  logic during  consumption, 

strengthen self‐protection awareness,  reflect on  their  real consumption needs, and engage  in 

healthy  and  reasonable  consumption  activities.  (3)  Foster  a  social  cultural  atmosphere  of 

rational,  moderate,  and  frugal  consumption,  highly  valuing  the  ideological  function  of 

commodities/signs,  and  fully  utilizing  the  symbolic  meaning  of  commodities  to 

comprehensively  promote  and  propagate  the  concept  of  diligent  and  thrifty  consumption, 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  17  of  23 

 

thereby  dissolving  the  shaping  of  irrational  consumption  views  by  capitalist  logic  through 

commodities/signs. 

 Establish a Scientific and Reasonable Market Order: First, set ʺtraffic lightsʺ for capitalist logic 

to prevent its savage growth. Specifically, it is necessary to set a ʺred lightʺ of laws, regulations, 

and  institutional  frameworks  for  capitalist  logic,  delineating  clear  and  transparent  legal 

boundaries  for  capital operation. Simultaneously,  set  a  ʺgreen  lightʺ  for  capital,  introducing 

relevant policies to stimulate the positive effects of capital, guiding  it to promote commodity 

consumption  that  serves  peopleʹs well‐being.  Second,  create  a  clean  and  upright  consumer 

market,  rectify  monopolies,  unfair  competition,  and  other  irregularities,  and  protect  the 

legitimate rights and interests of consumers. 

Second, it is essential to promote proletarian revolution. ̋ If the proletariat during its contest with 

the bourgeoisie is compelled, by the force of circumstances, to organise itself as a class, if, by means 

of a revolution, it makes itself the ruling class, and, as such, sweeps away by force the old conditions 

of production,  then  it will,  along with  these  conditions, have  swept  away  the  conditions  for  the 

existence of  class antagonisms and of  classes generally, and will  thereby have abolished  its own 

supremacy  as  a  classʺ  (Marx  &  Engels  (1848) The  Communist Manifesto).  Therefore,  proletarian 

revolution  is  the  fundamental path  to completely eliminate class rule and achieve comprehensive 

human liberation. This essentially requires the unfolding of collective action. In consumer society, to 

ensure the realization of its self‐valorization, while comprehensively permeating human life with the 

sign meaning of commodities, capitalist logic also builds solid barriers among consumers through 

sign discipline. While guiding personalized consumption, it also promotes consumer identification 

with  the  legitimacy  of  ʺstanding  alone.ʺ  Thus,  commodities/signs  separate  each  individual  into 

isolated atoms, ensuring people cannot unite to oppose the self‐valorization of capitalist logic. That 

is to say,  ʺsocial consciousness often  lags behind the evolution of objective circumstances.ʺ Under 

these  conditions,  to  achieve  proletarian  revolution,  ʺthere  should  be  in  society  a  class  that  is 

numerous, influential enough in production to undertake the task of reforming society, and willing 

to  reform  society.ʺ  The  broad  masses  must  be  re‐united  to  safeguard  peopleʹs  subjectivity  in 

consumption  activities;  simultaneously,  utilize  capitalist  logic  to  stimulate  the  high‐speed 

development of productive  forces,  facilitating  the objective  conditions  for proletarian  revolution. 

Furthermore, before the conditions for proletarian revolution mature, extensive collective action and 

social movements must be carried out. Efforts should be actively promoted to formulate policies and 

social practices aimed at transforming unreasonable production relations and limiting the excessive 

power of capital. Demands  such as striving  for  reasonable working hours and work‐life balance, 

establishing universal basic  income, and effectively reducing the increasingly severe social wealth 

gap – these measures all point towards structural changes to eliminate the deep soil of consumption 

alienation. Only by directly confronting and resolving the problems of unbalanced and insufficient 

development  of  productive  forces  and  the  contradictions  within  production  relations  can 

fundamental liberation be achieved. 

Individual Consciousness Awakening and Mind‐Nature Cultivation: Breaking Barriers with Inner 

Clarity 

External  transformation, without  the support of  internal awakening, easily becomes rootless. 

Although  alienation  theory  provides  a  complete  theoretical  and  practical  basis  for  critiquing 

consumption alienation and achieving comprehensive human liberation, it cannot truly resolve the 

problem of mental alienation people face in consumer society. Because the root of mental alienation 

lies not in capitalist logic but in ʺego‐attachmentʺ (wo zhi). This means that although people already 

know that capitalist logic alienates humans for self‐valorization, they still fall into two extremes: First, 

due to the long‐term discipline of capitalist logic and the current inability to eradicate consumption 

alienation, they consider colluding with capitalist logic to achieve immediate pleasure as a helpless 

act; otherwise, self‐affirmation cannot be achieved or the emptiness of possessiveness cannot be filled. 

Second,  given  the  high  identification  with  capitalist  logic  alienating  humans  and  the  inherent 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  18  of  23 

 

contradiction  in  the  current  inability  to  eradicate  consumption  alienation,  they  fall  into  biased 

criticism of the real world, thereby losing the present experience of a good life. Here, Zen thought 

provides  valuable  guidance  for  individuals  to  safeguard  subjectivity  amidst  the  flood  of 

consumption. 

First, practice mindful consumption (zheng nian xiao fei). Mindful consumption can be practiced 

through the ʺThree‐Step Awareness Methodʺ: 

 Before consumption: Pause and ask: ʺIs this a survival necessity or a sign temptation?ʺ 

 During consumption: Focus on feeling the practical function of the commodity (e.g., the comfort 

of clothes, not the brand), and be aware of fluctuations in possessiveness within the mind. 

 After consumption: Reflect on the duration of ʺuse‐value satisfactionʺ versus ʺsign satisfaction,ʺ 

to distinguish real needs from illusory desires (Mahasatipatthana Sutta, ʺContemplating dharma 

in dharmaʺ). In live‐stream shopping scenarios, this awareness needs to be deepened to address 

the  immediacy and  incitement of digital consumption: Before consumption,  facing  the hostʹs 

stimulating rhetoric like ̋ limited‐time flash saleʺ or ̋ miss out and itʹs gone,ʺ pause for 30 seconds 

to  observe  the  breath,  contemplating  the  constructed  nature  of  ʺscarcityʺ with  the Diamond 

Sutraʹs ʺDwelling nowhere, let the mind arise,ʺ questioning ʺIs this commodity a life necessity?ʺ 

and ʺIf not purchased, will it affect basic survival?ʺ During consumption, when the live‐stream 

roomʹs lighting, sound effects, and group panic‐buying comments form a ʺsign field,ʺ maintain 

awareness  of  bodily  sensations  –  such  as  trembling  fingertips  due  to  impulse,  accelerated 

heartbeat, etc. Simultaneously, anchor attention  to  the use‐value of  the  commodity  (e.g.,  the 

ingredients of skincare products, not the ʺcelebrity endorsementʺ label), not being swept away 

by  the  collective emotion of  ʺten  thousand people  frantically buying.ʺ Within 24 hours after 

consumption, record the gap between the ʺpleasure of the possession momentʺ and the ʺutility 

of actual use.ʺ If discovering ʺbought only due to the live‐stream atmosphere,ʺ contemplate the 

temporariness of this impulse with ʺimpermanence of all dharmasʺ (zhu fa wu chang), avoiding 

falling into a new cycle of ʺself‐blame → compensatory consumption.ʺ 

The Saṃyuktāgama Sūtra, Chapter 37, states: 

ʺWhat is right mindfulness? It is when a bhikkhu dwells contemplating the body in the body 

internally, ardent, clearly comprehending, mindful, having removed covetousness and displeasure 

in regard  to  the world; he dwells contemplating  the body  in  the body externally...  internally and 

externally... He  dwells  contemplating  feelings  in  feelings  internally...  externally...  internally  and 

externally...  He  dwells  contemplating  mind  in  mind  internally...  externally...  internally  and 

externally... He  dwells  contemplating  dharma  in  dharma  internally...  externally...  internally  and 

externally, ardent, clearly comprehending, mindful, having removed covetousness and displeasure 

in regard to the world. This is called right mindfulness for a bhikkhu.ʺ 

The Mahasatipatthana Sutta also states: 

ʺWhat  are  the  four  foundations  of  mindfulness?  Here,  bhikkhus,  a  bhikkhu  dwells 

contemplating  the  body  in  the  body,  ardent,  clearly  comprehending, mindful,  having  removed 

covetousness and displeasure in regard to the world. He dwells contemplating feelings in feelings... 

He  dwells  contemplating mind  in mind... He  dwells  contemplating  dharma  in  dharma,  ardent, 

clearly  comprehending, mindful, having  removed  covetousness and displeasure  in  regard  to  the 

world.ʺ 

It can be seen that observing the arising and ceasing of oneʹs own body, emotions, consciousness, 

and all dharmas, one returns to the essence of life and achieves an awakened existence. Integrating 

ʺmindfulnessʺ  into  consumption  behavior  requires maintaining  awareness  before  consumption, 

calmly distinguishing the ʺneedʺ stemming from lifeʹs true necessities from the ʺwantʺ induced by 

capital and society, preserving what life requires while abandoning what ego‐attachment reaches for. 

During consumption, one should be focused on the present, attentively experiencing the practical 

sensations brought by the commodityʹs function, texture, and use‐value, observing changes in oneʹs 

body,  mind,  and  intentions  during  the  process,  overcoming  anxiety  and  fear  caused  by 

commodities/signs, and often harboring a sense of contentment. After consumption  is completed, 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  19  of  23 

 

reflect on whether the satisfaction brought by this consumption behavior truly originated from the 

utility of the object or merely from the fleeting vanity brought by possessing the sign. 

Second, diligently cultivate the wisdom of breaking attachments (po zhi guan hui). The Platform 

Sutra, Chapter on Seated Meditation, states: 

ʺWhat is meant by Chan and samadhi? Being outwardly separate from form is Chan; inwardly 

unconfused  is  samadhi.  If outwardly you become attached  to  form,  inwardly  the mind becomes 

confused. If outwardly you are separate from form, inwardly the mind is unconfused. The original 

nature is pure and quiescent of itself. Only because of seeing situations and thinking about situations 

does confusion arise. If you see all situations and the mind is not confused, that is true samadhi. Good 

friends, outwardly separate from form is Chan; inwardly unconfused is samadhi. Outer Chan and 

inner samadhi is Chan‐samadhi.... In thought after thought, see your own original nature pure and 

clean. Cultivate yourself, practice yourself, and accomplish the Buddha Way yourself.ʺ 

Therefore, in consumer society, people should resolve attachment to material desires. On one 

hand, sever  the desire  to possess external  things, because all external  things are only  temporarily 

existent; possession is not eternal. Exhausting mental energy to maintain possession is itself a kind of 

suffering. On the other hand, change the erroneous logic that possessing external things can bring 

ʺself‐identity,ʺ because such logic only brings bondage to the mind. Once adhering to such logic, the 

mindʹs fulfillment requires constant consumption to satisfy, and its self‐sufficiency will be obscured. 

Specifically, one should observe the various conditional causes (yin yuan) for the arising, persistence, 

and dissipation of  ego‐attachment  (e.g., advertising  stimuli, peer pressure,  inner  emptiness), and 

discern the deep psychological needs hidden behind possessiveness (e.g., lack of security, blurred 

self‐identity). The classic Zen text She Dacheng Lun (Compendium of the Mahayana), Volume 1, points 

out that ego‐attachment arises from ʺexternal temptationʺ (wai jing you huo) and ʺinternal ignoranceʺ 

(nei zai wu ming). This resonates with modern psychological research – Maslow (1943) in Motivation 

and Personality mentioned that possessiveness often stems from insecurity; Erikson (1968) in Identity: 

Youth  and Crisis, discussing  identity  crisis, pointed  out  that  individuals  in periods  of  social  role 

confusion are prone to constructing identity boundaries through external signs (e.g., consumption 

choices) to fill the vagueness of self‐identity. Together, they reveal the deep roots of ego‐attachment. 

Deeply recognize the impermanence and illusoriness of commodity sign‐value (dharma‐attachment), 

and discern the absurdity of equating matter with the self (ego‐attachment). Furthermore, one should 

redirect  the  time,  energy,  and  resources  saved  towards  activities  that  bring  more  lasting  and 

profound  satisfaction:  nourishing  the  spiritual  world  (reading,  art,  contemplation),  cultivating 

sincere interpersonal relationships, and experiencing the magnificence and harmony of nature. 

Third, establish a sense of interconnectedness with all beings (gong zai gan). On one hand, the 

vow to universally liberate all sentient beings (pu du zhong sheng) can provide a guide for oneself. 

While actively practicing a voluntary simple life, reducing material possession and sign chasing, one 

should  also  cultivate  ʺcompassionate mindʺ  (ci  bei  xin)  through benefiting others. Only  then  can 

narrow ego‐centrism be transcended, achieving true prajñā wisdom. On the other hand, individual 

awakening needs to be nourished and consolidated within a community. Therefore, it is necessary to 

actively  create  an  atmosphere  within  communities,  associations,  or  like‐minded  groups  that 

encourages  reflection  on  consumerism,  sharing  insights  and  practical  experiences,  and mutual 

support and encouragement. Extend individual mind‐nature cultivation into a collective value shift 

and lifestyle transformation, forming group strength to resist the erosion of consumerism. 

Practical Exploration of Dialogue and Integration: ʺAwakened Actorsʺ and ʺCompassionate 

Economyʺ 

The  dialogue  between  alienation  theory  and Zen  thought must  ultimately  land  on  creative 

practices  that promote human  liberation and  individual  freedom. Among  them, alienation  theory 

takes comprehensive human liberation as its ideal; Zen thought takes individual freedom as its goal. 

The  dialectical  relationship  between  human  liberation  and  individual  freedom  is  that  human 

liberation is a long historical process. Before its realization, individuals should explore methods of 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  20  of  23 

 

freedom.  But  individual  freedom  is  limited  freedom;  it  cannot  hinder  the  realization  of  human 

liberation. That is to say, in the process of seeking human liberation, individuals in each historical 

stage  should  not  be  neglected. Perhaps  such  individuals  cannot  complete  the  history  of  human 

liberation or enjoy the freedom of human liberation, but as subjects of history, they also have the right 

to  seek  freedom  in  their own history. However,  this  right  should not become a  stumbling block 

hindering human  liberation. This means  the  freedom  rights of  the  few  should not be built upon 

sacrificing the rights of the many; otherwise, the historical fate of the few ruling the many cannot be 

escaped.  Therefore,  it  is  necessary  to  use  alienation  theory  as  the weapon  for  seeking  human 

liberation and Zen thought as the method for realizing individual freedom, with alienation theory 

guiding the practice of Zen thought. 

First, combining alienation theory with Zen thought is conducive to cultivating awakened actors 

(jue wu  de  xing  dong  zhe).  This  requires  profoundly  integrating Zenʹs  spirit  of  clear,  unattached 

awakening  (cheng  ming  wu  zhu  de  jue  wu  jing  shen)  with  the  socialist  reform  and  proletarian 

revolutionary practice demanded  by  alienation  theory. Thus,  actors  can  both use  the  critique  of 

alienation  theory  to  clearly grasp  the various  forms  in which  capitalist  logic  alienates humanity, 

maintaining a firm direction for transforming external conditions; and utilize Zen methods (chan ding 

fang fa) to maintain inner composure, resolve, and clear awareness when facing setbacks, criticism, 

and  even  risks of  alienation  (e.g.,  the  expansion  of  instrumental  rationality)  in  action, not  being 

moved by  external  circumstances, nor  losing  the original  aspiration due  to hardship. The  ʺinner 

unconfusednessʺ  (nei  bu  luan)  of Zen  concentration  can  help  actors maintain  clarity  in  complex 

struggles: For example, when facing the temptation or suppression of capital, use the resolve (ding li) 

of ʺoutwardly separate from formʺ (wai  li xiang) to adhere to revolutionary goals, avoiding falling 

into utilitarianism or nihilism. Specifically regarding consumer society, the masses can become aware 

of  the  comprehensive  discipline  imposed  by  commodities/signs  on  people,  thereby  uniting, 

strengthening  the  determination  to  eradicate  alienation,  and  becoming more  enthusiastic  about 

striving to eliminate it; every individual can remain firm in their resolve and maintain inner clarity 

when  facing  the  counterattack of  capitalist  logic and  the  temptation of  commodities/signs. Thus, 

whether  in  groups  or  as  individuals,  people  can  firmly uphold  revolutionary  ideals  and  not  be 

disciplined by capitalist logic. 

Second,  combining  alienation  theory  with  Zen  thought  is  conducive  to  achieving  a 

compassionate  economic  form  (ci  bei de  jing  ji).  ʺCompassionate economyʺ  is an  economic model 

centered  on  ʺshared  benefit  and  ecological  sustainability.ʺ  Its  essential  difference  from  capitalist 

logicʹs ʺprofit above allʺ lies in: Production aims to meet real needs, distribution emphasizes fairness, 

and consumption advocates simplicity. This aligns with the economic ethic of ʺbenefiting both self 

and  othersʺ  advocated  by  Thich Nhat Hanh  (1998)  in The  Heart  of  the  Buddhaʹs  Teaching:  Right 

Livelihood on the Eightfold Path. This requires absorbing the essence of the ʺRight Livelihoodʺ (zheng 

ming) economic ethic: Thich Nhat Hanh (1998) believed, ʺTo practice Right Livelihood, you have to 

find a way to earn your living without transgressing your ideal of compassion.ʺ ʺRight Livelihoodʺ 

means engaging in proper occupations; generally speaking, any livelihood not violating law or moral 

standards is proper. From the perspective of Dharma, lay practitioners should not only have proper 

occupations but also engage  in pure occupations not contradicting karma  (yin guo).  ʺWe must be 

mindful of the long‐term and short‐term consequences of the way we earn our living.ʺ The profound 

critique of alienation theory should be combined with Zenʹs ʺRight Livelihoodʺ thought to actively 

explore and develop people‐centered economic models (ren ben jing ji) centered on the core principles 

of  shared  benefit,  ecological  sustainability,  and  care  for  community  well‐being.  For  example: 

Ecological agriculture emphasizing producer welfare and  consumer health  (e.g.,  Japanʹs  ʺNatural 

Farmingʺ practice); Social and Solidarity Economy (SSE) emphasizing community mutual aid and 

localization  (e.g.,  Spainʹs Mondragon  cooperatives);  Social  enterprises pursuing maximum  social 

value  rather  than maximum  legal profit  (e.g., Bangladeshʹs Grameen Bank)  –  all  can  be  seen  as 

preliminary attempts at ʺcompassionate economy.ʺ It must be understood that occupations under a 

specific economic model are not merely individual matters; they are the collective karma (gong ye) of 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  21  of  23 

 

humanity. ʺThe child of the butcher may benefit from my teaching, and my child, because he eats 

meat, must also bear part of the responsibility for the butcherʹs occupation.ʺ Therefore, the people 

must be called upon to build the common ecology of a compassionate economy. Only in this way can 

all beings be  interconnected under conditions effectively curbing the self‐valorization of capitalist 

logic, fostering a social atmosphere of altruism and collectivism. 

Finally,  combining  alienation  theory  and  Zen  thought  is  conducive  to  achieving  cultural 

integration  and  promoting  life  education.  In  shaping  the  education  system  and  social  cultural 

atmosphere, Marxist  historical materialism,  alienation  theory,  and  Zenʹs wisdom  of  dependent 

origination, along with mind‐nature  cultivation  techniques  (xin xing xiu yang gong  fu),  should be 

organically  integrated.  Efforts  should  be made  to  cultivate modern  citizens who  can  rationally 

analyze social contradictions, actively participate in social construction, and simultaneously maintain 

inner  awareness,  resolve,  moral  self‐discipline,  and  spiritual  transcendence.  This  integrated 

education aims to shape new people of the era with complete personality and a deep sense of social 

responsibility.  Regarding  consumer  society,  commodities/signs  nourish  not  only  peopleʹs 

pathological pursuit of commodity sign meanings but also distort their simple values. Combining 

alienation theory with Zen thought helps resist the erosion of various egoisms, enabling people to 

see through the schemes of capitalist  logic, thereby discerning right from wrong, separating truth 

from falsehood, and using higher moral requirements to improve self‐cultivation. Simultaneously, 

recognize that the meaning of life does not lie in achieving false self‐satisfaction through the symbolic 

meaning of  commodities, but  in overcoming all attachments,  realizing  self‐awareness amidst  the 

worldly atmosphere (ren jian yan huo qi), and promoting the common progress of humanity. 

Conclusion 

The dual alienation of the consumer era – consumption alienation dominated by capitalist logic 

and mental alienation bred from ̋ ego‐attachmentʺ (wo zhi) – manifests in new forms like sign cocoons, 

frictionless consumption, and the eternalization of virtual signs amidst the digital wave, profoundly 

intensifying  the  subjective  predicament  of  individuals.  Through  interdisciplinary  dialogue,  this 

study reveals the complementarity of Marxist alienation theory and Zen thought in resolving dual 

alienation: The  former, grounded  in historical materialism, analyzes  the  social  structural  roots of 

consumption alienation (the self‐valorization of capitalist logic), pointing towards breaking external 

shackles through social change (e.g., regulating capital operation, promoting proletarian revolution). 

The latter, centered on ʺdependent origination and emptinessʺ (yuan qi xing kong), sees through the 

internal  roots of mental alienation  (attachment  to  self and attachment  to dharmas), providing an 

internal path to mental awakening through mindful consumption and wisdom gained by breaking 

attachments.  Their  synergy  constructs  a  dual‐resolution  framework  of  ʺtransforming  external 

conditions ↔ clarifying the  inner mind,ʺ offering theoretical resources and practical directions for 

addressing the alienation dilemma of the consumer era. 

However,  this  study has  three  limitations: First,  the cultural  context  limitation of  theoretical 

dialogue.  Zen  thought  is  rooted  in  Eastern  traditional  culture;  the  interpretability  and  practical 

adaptability of its core concepts like ʺbreaking attachmentsʺ (po zhi) and ʺdependent origination and 

emptinessʺ  (yuan  qi  xing  kong)  in Western  individualistic  cultural  contexts  still  require  further 

exploration. Second,  insufficient empirical support. The research  is primarily based on  theoretical 

deduction and case analysis,  lacking quantitative surveys of  the degree of dual alienation among 

different groups (e.g., consumers of different ages, classes), and effect tracking of practical paths like 

ʺmindful  consumption.ʺ  Future  research  could  supplement  empirical  data  to  enhance 

persuasiveness.  Third,  idealistic  tendencies  in  practical  paths.  The  realization  of  concepts  like 

ʺcompassionate economyʺ and ʺawakened actorsʺ needs to overcome multiple real‐world obstacles 

in  social  structure,  interest  distribution,  and  cultural  concepts.  Their  specific  implementation 

mechanisms still need deeper design tailored to specific social contexts. 

Despite these limitations, this study, through the interdisciplinary dialogue of Marxism and Zen, 

provides a new theoretical perspective for understanding and resolving consumption alienation – 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  22  of  23 

 

insisting both on  the historical necessity of social structural change and  the realistic possibility of 

individual mental awakening. This approach holds significant enlightening meaning for unraveling 

the spiritual predicament of contemporary people. 

Reference 

1. Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (1947). Dialectic of Enlightenment. Querido. 

2. Agger, B. (1979). Western Marxism: An Introduction. Goodyear. 

3. Aristotle. (2004). Nicomachean Ethics (R. Crisp, Trans.). Cambridge University Press. (Original work ca. 

350 BCE) 

4. Baudrillard, J. (1970). The Consumer Society: Myths and Structures (C. Levin, Trans.). Gallimard. 

5. Baudrillard, J. (1972). For a Critique of the Political Economy of the Sign (C. Levin, Trans.). Telos Press. 

6. Benjamin, W. (1936). The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction. Schocken. 

7. Bloch, E. (1918). The Spirit of Utopia. Stanford University Press. 

8. Bentham, J. (1995). The Panopticon Writings (M. Bozovic, Ed.). Verso. (Original work published 1787) 

9. Erikson, E. H. (1968). Identity: Youth and Crisis. Norton. 

10. Fromm, E. (1941). Escape from Freedom. Farrar & Rinehart. 

11. Fromm, E. (1947). Man for Himself: An Inquiry into the Psychology of Ethics. Rinehart. 

12. Fromm, E., Suzuki, D. T., & De Martino, R. (1960). Zen Buddhism and Psychoanalysis. Harper & Row. 

13. Habermas, J. (1968). Knowledge and Human Interests (J. J. Shapiro, Trans.). Beacon Press. 

14. Itoh, M. (2008). Addicted to Love. Sichuan University Press. 

15. Lacan, J. (1977). The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis (A. Sheridan, Trans.). Norton. 

16. Lı ̌ Zéhòu (李泽厚). (2002). Historical Ontology. SDX Joint Publishing. 

17. Lukács, G. (1923). History and Class Consciousness: Studies in Marxist Dialectics (R. Livingstone, Trans.). 

Merlin Press. 

18. Marcuse, H. (1964). One‐Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society. Beacon 

Press. 

19. Marx, K.  (1843). A Contribution  to  the Critique  of Hegel’s Philosophy  of Right. Deutsch‐Französische 

Jahrbücher. 

20. Marx, K. (1844). Economic and Philosophic Manuscripts of 1844. Progress Publishers. 

21. Marx, K. (1867). Capital: A Critique of Political Economy (Vol. 1). Verlag von Otto Meisner. 

22. Marx, K. (1875). Critique of the Gotha Programme. Workersʹ Educational Association. 

23. Marx, K., & Engels, F. (1845–1846). The German Ideology. Progress Publishers. 

24. Marx, K., & Engels, F. (1848). Manifesto of the Communist Party. Workersʹ Educational Association. 

25. Maslow, A. H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review. 

26. Reich, W. (1933). The Mass Psychology of Fascism. Farrar, Straus & Giroux. 

27. Schumacher, E. F. (1973). Small Is Beautiful: Economics as if People Mattered. Blond & Briggs. 

28. Suzuki, D. T. (1938). Zen Buddhism and Its Influence on Japanese Culture. Eastern Buddhist Society. 

29. Veblen, T. (1899). The Theory of the Leisure Class: An Economic Study of Institutions. Macmillan. 

30. Xíng Yùn (印顺). (1988). History of Chinese Chan Buddhism. Zhonghua Book Company. 

31. Zhū Xī (朱熹). (1983). Collected Commentaries on the Four Books. Zhonghua Book Company. (Original 

work published 1189) 

32. Zizek, S. (1989). The Sublime Object of Ideology. Verso. 

33. Āgama Sutra (Vol. 1 & 37). (1995). (CBETA, Ed.). Chinese Buddhist Electronic Text Association. 

34. Diamond Sutra (J. Muller, Trans.). (2012). BDK America. 

35. Heart Sutra (R. E. Buswell & D. S. Lopez, Trans.). (2014). Princeton University Press. 

36. Huìnéng (慧能). (2006). The Platform Sutra of the Sixth Patriarch (J. R. McRae, Trans.). BDK America. 

37. Mahāsatipaṭṭhāna Sutta: The Great Discourse on  the Establishing of Awareness.  (1996).  (Ṭhānissaro Bhikkhu, 

Trans.). Metta Forest Monastery. 

38. Śūraṅgama  Sutra (Vol.  2).  (2009).  (Buddhist  Text  Translation  Society,  Trans.).  Sino‐American  Buddhist 

Association. 

39. Yuanjue Jing (Perfect Enlightenment Sutra) (P. N. Gregory, Trans.). (1999). University of Hawaii Press. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  23  of  23 

 

40. Beijing Youth Daily. (2023). Spending half a month’s salary on an orange iPhone 17? Some change colors 

daily, others eat instant noodles to repay loans. 

41. Daily Economic News. (2023). Crazy, 5 yuan drinks scalped to 8900 yuan. 

42. Fāng Lìtiān (方立天). (2002). Essentials of Chinese Buddhist Philosophy. Religious Culture Press. 

43. Lǔ̈ Chéng  (吕澂).  (1979). A Brief Account of  the Development of Chinese Buddhist Thought. Zhonghua 

Book Company. 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions and data contained in all publications are solely those 

of the individual author(s) and contributor(s) and not of MDPI and/or the editor(s). MDPI and/or the editor(s) 

disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, instructions or 

products referred to in the content. 

Preprints.org (www.preprints.org)  |  NOT PEER-REVIEWED  |  Posted: 29 July 2025 doi:10.20944/preprints202507.2366.v1

© 2025 by the author(s). Distributed under a Creative Commons CC BY license.

https://doi.org/10.20944/preprints202507.2366.v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

